# स्फोटदर्शन

पिएडत रङ्गनाथ पाठक



विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्



# स्फोटदुर्शन

परिंडत रंजनाथ पाठक

## विहार-राष्ट्रभाषा-परिषड् पदना



प्रकाशक बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् पटना-४

विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्

प्रथम संस्करण २०००

शकाब्द १८८६; विक्रमाब्द २०२४; खृष्टाब्द १६६७

मूल्य: कामे मात्र

<sup>मुद्रक</sup> **सर्वोदय प्रे**स पटना–४

#### वक्तव्य

भाषाविज्ञान वैखरी वाणी से प्रारम्भ होता है। 'विखर', अर्थात् शरीर के आधार पर उत्पन्न होनेवाली वाणी को 'वैखरी' वाणी कहते हैं। श्रतः, पाश्चात्य भाषाविज्ञान भाषाशास्त्र के श्रनुशीलन-परिशीलन के प्रसंग में ध्विनयों के उच्चारण और अवण की प्रक्रिया का विश्लेषण करने के लिए उच्चारण-स्थान कर्एठ से ब्रोष्ठ तक एवं अवस-स्थान कर्स-कुहर से मस्तिष्क तक के हमारे शरीर के विभिन्न श्रवयवों के संचालन का गहरा श्रध्ययन करके ध्वनियों का स्वरूप-गुण-निर्धारण स्त्रीर वर्गीकरण करता है। भौतिक विज्ञान के स्त्राधुनिक साधनों के सहारे भाषाशास्त्र के अन्तर्गत ध्वनियों के अध्ययन का विषय वैज्ञानिक प्रयोगशालाओं में विकषित होकर ध्वनि-विज्ञान (फोनेटिक्स) के रूप में श्रपना विशिष्ट स्वरूप निर्धारित कर चुका है। उसी प्रकार श्राधनिक भाषा-विज्ञान में शब्द-प्रयोग श्रीर वाक्य-विन्यास के वैज्ञानिक श्रध्ययन का विषय रचना-विज्ञान (मॉरफोलॉजी) ग्रौर ग्रर्थाभिन्यक्ति का विषय ग्रर्थ-विज्ञान (सेमान्टिक्स) के हुप में निरूपित हो चुका है। पाश्चात्य भाषाविज्ञान ने शरीर-विज्ञान (फिजियोलॉजी), समाजविज्ञान (सोशियोलॉजी), मनोविज्ञान (साइकोलॉजी), नृतत्त्व-विज्ञान (एन्थ्रोपोलॉजी) श्रादि सम्बद्ध विषयों के श्राश्रय से बड़ी गहराई में जाकर भाषाशास्त्र के विविध श्रवयवों का वैज्ञानिक श्रध्ययन प्रस्तुत किया है।

किन्तु, भाषा केवल उच्चार ही नहीं है। एक श्रोर तो वह स्क्ष्म श्रम्त-जगत् के श्रद्दश्य विचारों की संवेद्य संवाहिका है, दूसरी श्रोर वह स्थूल बहिजंगत् के दृश्य श्राचारों की नियामिका भी है। श्रतः, भाषा का घनिष्ठ सम्बन्ध विचार, उच्चार श्रोर श्राचार, तोनों से है। इन तीनों क्रियाश्रों में इमारी चिति का संचरण ही मूल तत्व है। श्रिति-मानस से मानस-स्तर तक इमारी चिति का संचरण विचार कहलाता है, मानस से लेकर श्रिन्तम वैखरी श्रवयव तक की उसकी यात्रा उच्चार कहलाती है श्रीर बाह्य-जगत् के क्रियात्मक नियोजन में वह श्राचार बन जाता है।

भारतीय भाषाशास्त्र वाणी के इन त्रिविध स्त्रायामों की सम्यक् विवेचना के उपरान्त इस तथ्य पर पहुँचा था कि वाणी के बहुरंगी वितान का मूलाधार परावाक है, जो निस्तरंग चित्-शक्ति है। इस निस्तरंग परा वाक् में वाणी का समस्त सौन्दर्य स्त्रीर स्त्रभिन्यक्ति का सारा चमत्कार मयूराएडरसवत् निहित रहता है जो क्रमशः पश्यन्ती श्रीर मध्यमा की स्थितियों से होकर वैखरी रूप में श्रामिन्यक्त होता है। श्रतः वाणी का चरम स्वरूप शुद्ध-बुद्ध, निस्तरंग श्रीर निर्विकल्प चित्-शक्ति है। इसे ही प्राचीन भारतीय भाषाशास्त्रियों ने 'स्कोट' की संज्ञा दी है— 'स्फुटत्यथांऽस्मादिति स्कोटः'। भारतीय भाषाशास्त्र (व्याकरण-विभज्य व्याकरणम्) का यह स्कोटवाद, न केवल वैयाकरणों के लिए ही, वरन दार्शनिकों श्रीर श्राध्यात्मिक चिन्तकों के लिए भी विचारोत्तेजक विषय रहा है। परिणाम-स्वरूप, 'स्कोट' तस्त्र के विवेचन श्रीर उसके श्रनुशीलन-परिशीलन को लेकर भारतीय चिन्तन में 'स्कोटदर्शन' का एक विशिष्ट महत्त्व है।

यदि पश्चात्य भाषाविज्ञान मुख्यतः भौतिक श्राधारों पर श्रवलि वित है, तो 'स्कोटदर्शन' प्रधानतः श्रध्यात्म के रंग 'में रँगा हुत्रा है। पूज्य विनोबाजी के शब्दों में—''तीन ताकतों ने श्राजतक दुनिया बनाई। श्रागे भी जीवन के दाँचे को स्वतन्त्र रूप देनेवाली ये ही तीन ताकतें हो सकती हैं: विज्ञान, श्रात्मद्यान श्रीर वाणी। ''विज्ञान बाहर से प्रकाश डालता है, तो श्रात्मज्ञान भीतर से प्रकाश करता है। इन दोनों के बीच वाणी पुल का काम करती है। वह दोनों किनारों का संयोग कराती है श्रीर दोनों तरफ रोशनी डालती है। ''श्रात्मज्ञान श्रीर विज्ञान दोनों के बीच रहकर श्रनुसन्धान करनेवाला है—शब्दशक्ति-सम्पन्न साहित्यक, जिसे ज्ञानदेव ने 'शब्दतत्त्व-सारज्ञ' कहा है।"

हमें हार्दिक प्रसन्नता है कि संस्कृत भाषा, साहित्य छौर दर्शन के मर्भज्ञ विद्वान् पं० रंगनाथनी पाठक की असीम कृपा से हम 'स्कोटदर्शन' जैसे अत्यन्त निग्ढ विषय को हिन्दी में प्रस्तुत कर सके हैं। इसके लिए हम उनके प्रति आभारी हैं। साथ ही हम पं० गिरिजादत्त त्रिपाठी के भी आभारी हैं, जिन्होंने अमपूर्वक इस अन्थ का सम्पादन किया है। हमें विश्वास है कि यह अन्थ पाश्चात्य भाषावैज्ञानिक प्रक्रियाओं से अवगत हिन्दी के शब्द-साधकों के सम्मुख आत्मज्ञान और विज्ञान के समन्वय का एक नया मार्ग प्रस्तुत करने में सहायक सिद्ध होगा।

बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्, पटना श्रग्रहायग्र-पूर्णिमा, २०२४ विक्रमाब्द

नवलिकशोर गौड़ निदेशक



# स्फोटदुर्शन



ग्रन्थकार

### समर्पठा

पूज्य पिताजी के स्वर्गारोहण के बाद जिनकी श्रमीम
कृपा श्रौर निरूपम उदारता के कारण ही मुफे
कुछ विशिष्ट शिज्ञा पाने का श्रवसर
मिला, उन सहजरनेहमयी
वात्सल्यमूर्त्त परमपूज्या
माताजी के पावन
श्रीचरणों में
समित्त सादर
समर्पित

—रङ्गनाथ पाठक

# ाठौराइ

पूजा विवासी के द्वारीशीहर है साद विरासी सर्वास हिया और गोवमा सर्वारा है समस्य देश होत हिंदी कि जिल्हा जाने का समस्य गीवजा, एक स्टूडिस्ट्रीसभी सार्वास्ताहीं का प्रशासन सी स्ट्री के

with the pro-

### मङ्गलाचरणम्

नित्यं निर्दोषलेशं निरितशयिनदानन्दसत्यस्वरूपं
ब्रह्म वासीत् पुरस्ताष्ट्रजगदुद्यतोऽन्यक्तमेकं प्रशान्तम्।
तस्यैवोङ्काररूपा निखिलजगदुपादानभूतात्मशक्तिः
प्रादुभू तेच्चएात्मा जयित सकलवाक्सृष्टिहेतुः पराख्या॥

नीहारहारघनसारसुधाकर।भां विद्युप्रत्भामखिलवाङ्मयसृष्टिहेतुम् । आधारचक्रनिलयां चलचित्कलां तां स्फोटात्मिकाममलवाचमहं प्रपद्ये॥

ध्यात्वा गुरुपदाम्भोजं पित्रोश्च चर्षौ हृदि ।
स्फोटदर्शनसिद्धान्त रङ्गनाथेन लिख्यते ॥
यावन्तो मतभेदाः दृश्यन्ते शब्दतत्त्वविषयेऽस्मिन् ।
सर्वेषामपि तेषामहृभिह् कृतवान्त्रिदर्शनं प्रायः ॥
नात्रातीव प्रकर्त्तव्यं दोषदृष्टिपरं मनः ।
दोषो ह्यविद्यमानोऽपि तिच्चत्तानां प्रकाशते ॥
(उद्यनाचार्थ)

. . . .

· · · ·

### आत्मनिवेदन

स्कोटतस्व के विषय में विशेष जानकारी प्राप्त करने की इच्छा मुके छात्रावस्था में ही उत्पन्न हुई थी। परन्तु, उस समय साधन और अतिरिक्त समय के अभाव से इच्छा की पूर्ति न हो सकी। जिस समय मैंने आरा में अध्यापन-कार्य प्रारम्भ किया, उसी समय दर्शनशास्त्र की परीज्ञा देने की भी उत्कट इच्छा उत्पन्न हुई। इसके लिए दर्शन की पुस्तकों को मँगाया और देखना आरम्भ किया। भगवान् शङ्कराचार्य के 'शारीरकमाष्य' तथा पार्थसारिधिमिश्र की 'शास्त्रदीपिका' में स्कोट का खरडन ही मिला, मरडन नहीं; परन्तु वाचस्पतिमिश्र के 'भामती' आदि अन्थों को देखने से विदित हुआ कि ये महानुभाव स्कोट को सादर मानते थे। इससे मेरी पूर्व की इच्छा मनल हो उठी।

उपनिषद् श्रादि वैदिक शास्त्रों में तीन तत्त्वों का जितना विशद विवेचन पाया जाता है, उतना किसी श्रन्य तत्त्वों का नहीं। वे तीन तत्त्व हैं— प्राणतत्त्व, वाक्तत्त्व श्रीर मनस्तत्त्व। जब मैं पटना में सन् १६१७ ई० में श्राया श्रीर श्रध्यापन करने लगा, तब भी नये-नये श्रपरिचित ग्रन्थों को देखने की श्रिभिलाषा थी ही। मुजफ्ररपुर-संस्कृत-कॉलेज के पुस्तकालय से माँगकर 'शारदातिलक' नामका तन्त्रशास्त्र का प्रसिद्ध ग्रन्थ ले श्राया श्रीर उसको श्राद्योतान्त देखकर इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि वाक्तत्त्व का सबसे श्रधिक महत्त्व तन्त्रशास्त्र में ही पाया जाता है।

स्व० पं • ईश्वरीदत्तजी की कृपा से तन्त्रशास्त्र की कई एक अपरिचित पुस्तक भी देखने के लिए मिल गई थीं। मैं अपने अनुकूल उनमें से श्लोकों का संग्रह भी करता जाता था। इसी समय अपने पूज्य पिताजी की एक इस्तिलिखित पुरानी कॉपी भी उनकी संग्रहीत पुस्तकों में मिल गई, जिसमें 'उतस्वः पश्यन्न ददर्श वाचम्' इत्यादि श्रुति का अर्थ श्रनेक कारिकाओं में किया गया है। अनेक वैदिकों से पूछने पर भी मुक्ते यह पता नहीं लगा कि वे कारिकाएँ किसकी बनाई हुई हैं और पिताजी ने कहाँ से संग्रह की थी; परन्तु उन कारिकाओं और तन्त्रशास्त्र के संग्रहीत श्लोकों पर समन्वयात्मक दृष्टि से विचार करने से मुक्ते यह स्पष्ट प्रतीत होने लगा कि यह वाक्तस्व वैयाकरणों के घर आकर स्कोट या शब्दब्रह्म शब्द से क्यवहृत होने लगा। शनैःशनैः इसपर कुछ लिखना भी आरम्भ कर दिया। यद्यपि लिखने का समय नहीं मिलता था, कारण उस समय विद्यार्थियों की

उपस्थिति अधिक मात्रा में थी, और हर एक विषय अकेले ही पढ़ाना पड़ता था, तथापि अनध्याय के दिनों में या अवकाश में घर जाने पर प्रचुर समय मिल जाता था। अन्त में, सन् १६२४ ई० में ही अन्थ संस्कृत में तैयार हुआ, जिसका नाम 'स्कोटतत्त्वविमर्थं' रखा गया।

यह प्रनथ त्राजतक प्रकाशित नहीं हुन्ना; क्यों कि यह संस्कृत में है त्रौर संस्कृत के ऐसे ग्रन्थों को प्रकाशित करनेवाली कोई संस्था नहीं, त्रौर न मेरे पास साधन हैं, जिनसे स्वयं छपाऊँ । जिस समय हिन्दी में मेरा 'षड्दर्शन-रहस्य' प्रनथ छप रहा या, उसी समय मेंने इसके विषय में स्व० बावृ शिवपूजन सहायजी से चर्चा की थी। उन्होंने कहा था कि संस्कृत में किसी प्रनथ को प्रकाशित करने की कोई विधि परिषद् में नहीं है। यदि त्राप इसको हिन्दी में लिखें, तो में प्रकाशित करने का यत्न करूँगा। उनके इस सत्परामर्श से मैंने हिन्दी में लिखेना त्रारम्भ कर दिया और कुछ ही महीनों में समाप्त भी कर दिया। और, उसका नाम 'स्कोटदर्शन' रखा गया।

इस पुस्तक में केवल भूषण, मञ्जूषा आदि से, जो स्काट के समर्थक प्रसिद्ध प्रन्थ हैं, सहायता नहीं ली गई है, अपित उनके सिद्धान्तों के कतिपय श्रंशों के विपरीत भी सिद्धान्त इसमें दिये गये हैं। पतञ्जलि के महाभाष्य तथा भन्त इरि के वाक्यपदीय से बहुत सहायता ली गई है। वस्तुतः तो वैदिक श्रीर तान्त्रिक प्रन्थों के श्राधार पर ही यह ग्रन्थ लिखा गया है।

इस प्रनथ का हृदय पूर्वा में ही है, उत्तरा में शब्द-तत्त्व के विषय में जितने मत-मतान्तर हैं, उनका निदर्शन और विवेचन किया गया है। इसमें सफलता और असफलता का विचार करना विद्वान् पाठकों का काम है। मेरी अल्प बुद्धि में जो भी आया, लिख डाला। विद्वान् पाठकों से मेरी यह सविनय प्रार्थना है कि कम-से-कम एक बार इसको आद्योपन्त पढ़ जाय और इसमें जो भी जुटि प्रतीत हो, उसे स्चित करने की कुना करें, ताकि दूसरे संस्करण में उसे सुधारने की चेष्टा की जा सके।

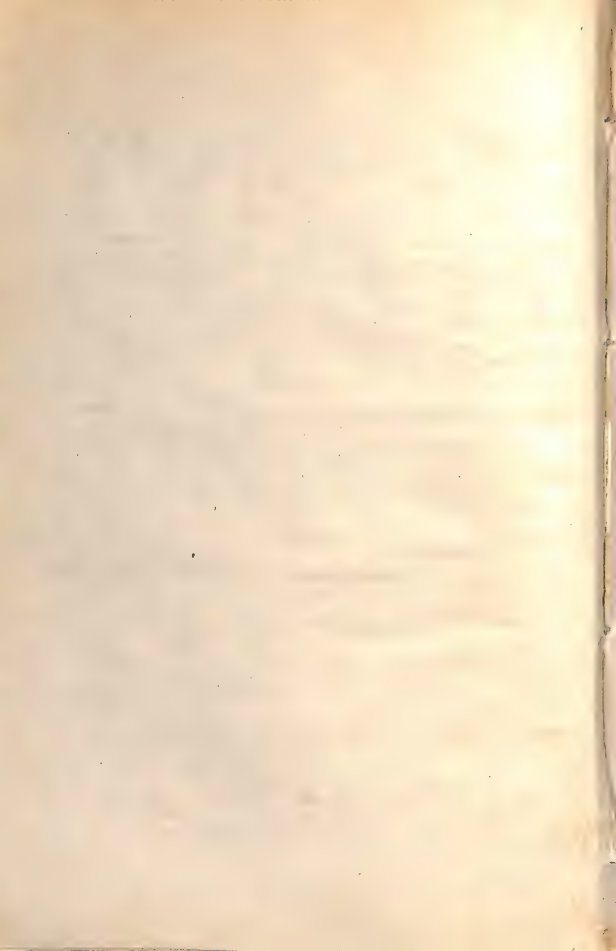
इस 'स्कोटदर्शन' को राष्ट्रभाषा हिन्दी में लिखने की प्रेरणा मुक्ते स्व० बावृ शिवपूजन सहायजी से मिली थी तथा स्व० निलनिविलोचन शर्मा ने इसे हिन्दी में लिखा देखकर बढ़ी प्रसन्नता प्रकट की तथा मुक्ते बहुत प्रोत्साहन दिया ग्रीर कहा था कि यह त्रापकी पुस्तक हिन्दी-जगत् में पहली होगी; क्योंकि त्राजतक इस विषय में किसी ने भी कुछ नहीं लिखा है। दुर्भाग्यवश, वे दोनों हिन्दी के महारथी आज मेरे बीच नहीं रहे! अतः, उन दोनों महानुभावों को हार्दिक अद्धाञ्जलि अपित करना मैं अपना कर्त व्य सभक्तता हूँ।

पं० श्रीभुवनेश्वरनाथ मिश्र 'माधव' जी को भी साशीर्वाद धन्यवाद देना नहीं भूल सकता, जिनके प्रयास से बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् ने इसे प्रकाशित करने का निश्चय किया। पं० गिरिजादत्त त्रिपाठी, व्याकरण-न्याय-साहित्याचार्य, एम्० ए० (उपप्राचार्य, मुंशी सिंह कॉलेज, मोतीहारी, को भी साशीर्वाद धन्यवाद देता हूँ, जिन्होंने बड़ी सावधानी से सम्पादन के साथ सुन्दरात्तर में इसकी प्रतिलिपि भी कर दी। इनके श्रुतिरिक्त पं० पुरुषोत्तम पाण्डेय, साहित्याचार्य, एम्० ए० तथा राधामोहन सिंह 'मनोहर, बी० एस-सी० इन तीनों व्यक्तियों को भी साशीर्वाद श्रीर सस्नेह समरण किये विना नहीं रह सकता, जिन्होंने प्रेस-कॉपी तैयार करने तथा श्रुनवधानता से छूटी हुई मात्रा श्रीर श्रद्यों के सुधारने में पूर्ण सहयोग दिया। इनके श्रुतिरिक्त बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् के मान्य निदेशक श्रीनवल-किशोर गोंड तथा परिषद् के सदस्यों श्रीर कार्यकत्तांश्रों को भी हार्दिक साशीर्वाद धन्यवाद देता हूँ, जिनकी गुणग्राहिता, कार्यदत्त्वता श्रीर उदारता का ही यह फल है कि ऐसे-ऐसे श्रुपूर्व ग्रन्थों का प्रकाशन इस संस्था से प्रतिवर्ष हो रहा है।

पटना

रज्ञा-पूर्णिमा, २०२४ विक्रामाब्द

रङ्गनाथ पाठक



#### प्रश्तावना

#### स्फोट का सामान्य परिचय

स्फोटवाद हमारे वैयाकरणों का मुख्य विषय है। शटदतत्त्र का ही एक दूसरा अन्वर्थ नाम हमारे वैयाकरणों ने स्फोट रखा है। स्फोटतत्त्र के प्रथम आविष्कर्ता महाभाष्यकार भगवान् पतञ्जलि माने जाते हैं। परन्तु, अन्थों के मयन करने से विदित होता है कि पाणिनि के पहले स्फोटायनाचार्य ही स्फोट का आविष्कार कर चुके थे। मालूम होता है, स्फोट का आविष्कार करने के कारण ही उनका स्फोटायन नाम भी प्रसिद्ध हुआ था। इसीलिए, भगवान् पाणिनि ने भी अवङ् स्फोटायन नाम भी प्रसिद्ध हुआ था। इसीलिए, भगवान् पाणिनि ने भी अवङ् स्फोटायनस्य' इस सूत्र में स्फोटायन नाम से ही उनका स्मरण किया है। यद्यप स्फोटायनाचार्य का कोई अन्थ इस समय उपलब्ध नहीं होता, जिससे पता चले कि उनके पहले शब्दतत्त्र के आर्थ में किसी ने स्फोट शब्द का व्यवहार किया है या नहीं। यद्यपि पाणिनि के सूत्रों में भी कहीं स्फोट शब्द का स्पष्ट प्रतिपादन नहीं किया गया है, तथापि पाणिनि-सूत्रों के रचना-क्रम से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि पाणिनि भी स्फोटतत्त्र को भली भाँति जानते और मानते थे।

भाष्यकार पत्रञ्जलि भी 'तपरस्तत्कालस्य' इत्यादि स्त्रों के रचना-क्रम के स्राधार पर ही स्कोटतत्त्व को प्रकाश में लाये हैं। पाणिनि ने स्कोट शब्द का स्वष्ट उल्लेख कहीं नहीं किया, इसका कारण यही प्रतीत होता है कि स्कोट शब्द केवल वैयाकरणों के ही व्यवहार का विषय रहा था, श्रीर स्कोटायनाचार्य के बाद पाणिनि के समय तक व्याकरण के पठन-पाठन का व्यवहार प्राय: लुप्त-सा हो गया था। इस स्थिति में स्कोट शब्द का व्यवहार न होना स्वामाविक ही प्रतीत होता है। बीच में व्याकरण के पठन-पाठन के व्यवहार के लुत होने में प्रमाण महाभाष्यकार पत्रञ्जलि को ही दिया जा सकता है। पत्रञ्जलि ने व्याकरण के प्रयोजन-प्रदर्शन के श्रवसर पर स्पष्ट कहा है कि पूर्वकाल में लोग व्याकरण ही पढ़ा करते थे, जब व्याकरण के द्वारा स्थान, प्रयत्न स्वर श्रादि का पूर्ण ज्ञान हो जाता था तभी उन्हें वैदिक शब्दों का उपदेश दिया जाता था: पुराकाल संस्कारोत्तरं ब्राह्मणाः व्याकरणं स्माधीयते। तेभ्यः स्थानकरणनादानुप्रदानक्षभ्यो वैदिकाः शब्दा उपदिश्यन्ते, श्रधत्वे न तथा।

त्राज वह बात नहीं है। 'इदानीं वेदमधीत्य त्वरितं वक्तारो भवन्ति, वेदान्नो वैदिकाः शब्दाः विद्धाः लोकाश्च लोकिकाः अनर्थकं व्याकरणमिति'—इस समय के लोग वेद पढ़कर तुरत ही वक्ता बन जाते श्रीर कहने लगते हैं वेद से वैदिक शब्द सिख हो जाते हैं श्रीर लोक से लौकिक, व्याकरण श्रनशंक ही है। 'तेभ्यः विप्रतिपन्न बुद्धिभ्योऽध्येतृभ्यः सुदृद्भुत्वा श्राचार्यः इदं शास्त्रभन्वाचष्टे'—इस प्रकार विप्रतिपन्न (उल्टी) बुद्धिवाले श्रध्येताश्रों के लिए सुदृत् होकर श्राचार्य (पाणिनि) इस व्याकरण्- शास्त्र का श्रन्वाख्यान करते हैं। यहाँ एक बात श्रीर ध्यान देने योग्य है कि माष्यकार ने 'श्रन्वाचष्टे' कहा है, जिसका श्रश्ं होता है—श्रनु = पश्चात्, श्राचष्टे = कहते हैं—श्रर्थात् पश्चात् कहना। इससे प्रतीत होता है कि पाणिनि इसके श्रादि प्रवर्ष क नहीं हैं, बल्कि पूर्वप्रवृत्त धारावाहिक व्याकरण के लुप्तप्राय होने पर पुनः उन्होंने उजीवित-मात्र किया है। इस सन्दर्भ से यह बात स्पष्ट सिद्ध हो जाती है कि स्कोट शब्द के श्राविष्कर्त्ता स्कोटायन के बाद पाणिनि के समय तक व्याकरण के श्रध्ययनाध्यापन का व्यवहार न होने के कारण स्कोट शब्द का व्यवहार एकरम लुप्त ही हो गया था। इस स्थिति में पाणिनि का स्कोट शब्द का कहीं प्रयोग न करना कोई श्राश्चर्य की बात नहीं है। यह सब होते हुए भी पाणिनि शब्दतत्व को नित्य श्रीर व्यापक मानते थे, इसमें किसी भी व्याकरण-शास्त्र के श्रनुशीलन करनेवाले को सन्देह नहीं रह जाता।

यहाँतक कि 'शहदः जायते', 'शहदः नश्यति', इत्यादि स्थलों में भी 'जायते' का उत्पन्न होना श्रीर 'नश्यित' का सर्वथा नष्ट होना, यह श्रश्य पाणिनि नहीं मानते; बिलक उत्पन्न होने का श्रर्थ 'प्रकट करना' श्रीर नाश का श्रर्थ 'श्रदर्शन होना' ही मानते हैं। इस श्रिमप्राय से स्त्रकार ने 'ण्श् ग्रदर्शने', 'जनी प्रादुर्भावे' यही श्रर्थ घातुपाठ में माना है। श्रर्थात्, पाणिनि 'जनी' घातु का श्रर्थ उत्पन्न होना नहीं, श्रिपतु पातुर्भाव-मात्र होना ही श्रर्थ मानते हैं। इसी प्रकार, नाश का श्रर्थ सत्ता का श्रमाव नहीं, श्रिपतु उसका श्रदर्शन मात्र मानते हैं, जिसका श्रर्थ तिरोभाव या छिप जाना होता है। वस्तुतः, शहद नित्य श्रीर व्यापक है, यह सर्वथा समाप्त कभी नहीं हो सकता श्रीर न नया पैदा ही हो सकता है।

भगवान् भाष्यकार पतञ्जलि ने भी 'सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे' इस वार्त्तिक के व्याख्यान में शब्द और उसके अर्थ के साथ सम्बन्ध को अनेक प्रमाणों और युक्तियों द्वारा नित्य सिद्ध किया है। इस प्रकार, अनेक स्त्रों के व्याख्यान में शब्दों के नित्यत्ववाद का भाष्यकार ने समर्थन किया है। इस विचार में हम यह भी देखते हैं कि पदों और वाक्यों को भी नित्य होने का समर्थन कर एक नया मौलिक विचार दार्शनिक जगत् के समज्ञ महाभाष्यकार पतञ्जिल ने रखा है। क्योंकि, नैयायिकों ने शब्दों की नित्यता का अनेक युक्तियों से खण्डन कर शब्दों को

श्रनित्य या नाशवान् सिद्ध किया था। इस प्रकार, मीमांसकों ने भी क. ख. ग, श्रादि पृथक् पृथक् वर्षों को तो नित्य माना है, परन्तु वर्षों के समूह-रूप पदों श्रीर पदसमूह-रूप वाक्यों को श्रनित्य ही माना है। मीमांसास्त्र के भाष्यकार शबरस्वामी तथा कुमारिलमङ्क श्रादि विद्वान् भाष्यकार श्रीर वालिककारों ने श्रपने-श्रपने भाष्य श्रीर वालिक में वर्षों के ही नित्यत्व का व्यवस्थापन किया है, पद श्रीर वाक्यों को श्रानित्य ही माना है। एक बात यहाँ विचारणीय है कि मीमांसाशास्त्र के श्रादि प्रवर्त्त क श्राचार्य जैमिनि ने 'श्रीत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थोन सम्बन्धः' इस सूत्र से शब्द (पद) के श्रर्थ के साथ सम्बन्ध को नित्य मानकर पद को भी नित्य ही मान लिया है। क्योंकि, पद के श्रवयव वर्षों के साथ श्रयों का सम्बन्ध मानना श्रक्ति युक्त या प्रमाणसिद्ध नहीं प्रतीत होता। इस स्थिति में मीमांसकों के लिए भी पद या वाक्य को नित्य मानना श्रावश्यक हो जाता है। इसलिए, शबरस्वामी का पद श्रीर वाक्य को श्रनित्य मानना जैमिनि श्राचार्य के मत से विरुद्ध ही प्रतीत होता है।

#### वेदान्त में स्फोट की चर्चा

वेदान्त के परमाचार्य भगवान् शङ्कराचार्य ने भी वेदान्त-दर्शन के देवता-धिकरण में स्कोटवाद की चर्चा तो की है, परन्तु अन्त में उसका खरडन कर भीमांसकों के वर्णनित्यतावाद का ही समर्थन किया है। परन्तु, भामतीकार वाचस्पतिमिश्र ने त्रानेक स्थलों में स्कोटबाद का ही समर्थन किया है। श्राज स्कोटवाद का प्रथम प्रचारक भगवान् पतञ्जलि को ही माना जाता है। इसके बाद महावैयाकरण भन् हिर ने आगम (तन्त्र) शास्त्र के ही त्राधार पर स्फोटतस्व का विशद विवेचन कर पद श्रौर वाक्यस्फोट का स्पष्टी-करण किया है। यहीं तक नहीं, बल्कि 'तद्द्वारमपवर्गस्य वाङ मलानां चिकित्सितम्' (वह मुक्ति का द्वार श्रीर वचन के मलों की श्रमुपम चिकित्सा है) यह कहकर व्याकरणशास्त्र की स्तुति की है श्रीर उसे मुक्ति का मार्ग भी बताया है। स्कोट शब्द का विकास आगमशास्त्र के आधार पर ही माना जाता है। ऐसे तो समस्त विद्यात्रों का मूल आधार वेद को ही हमारे आर्य लोग मानते आये हैं, परन्तु इस स्कोटवाद का विकास आगमशास्त्र के आधार पर व्याकरण-शास्त्र में ही हुआ है, इसमें कुछ सन्देह नहीं। वैदिक सृष्टि-प्रकरण में तीन पुरुषों का विवेचन किया गया है - चर, श्रज्ञर श्रीर श्रव्यय। इनमें प्रत्येक की पाँच-पाँच कलाएँ बताई गई हैं। इनमें श्रव्यय पुरुष की जो श्रानन्द, विज्ञान, मन, प्राण श्रीर वाक नाम की पाँच कलाएँ हैं, उनमें वाक कला को व्याकरण में स्फोट नाम दिया गया है, यह वैदिक विद्वानों की मान्यता है। इसी

से सकल शब्दार्थमयं जगत् की सृष्टि है। इसके अतिरिक्त ज्ञार पुरुष की कला-रूप में जिस अन्य 'वाक्' शक्ति का शास्त्रों में निरूपण किया गया है, उसको व्याकरण-दर्शन में ज्यावहारिक स्कोट माना गया है। 'उतस्व: पश्यन्न ददर्श वानम्, चत्वारि वाकपरिमिता पदानि' इत्यादि श्रुतियों में प्रकृत स्कोट का वर्णन वाक् शब्द से ही किया गया है। बाक या वाणी शब्द से श्रुतियों में जिस तस्व का वर्णन किया गया है, उसी को व्याकरण-दर्शन में स्कोट माना गया है। तैत्तिरीय ब्राह्मण में भी इस स्कोट का वाक शब्द से ही व्यवहार किया गया है—

वाचं देवा उपजीवन्ति विश्वे वाचं गन्धर्वा पशवो मनुष्याः । वाचीमा विश्वा भुवनान्यरिता सानो हवं जुषतामिन्द्रपात्री ।!

त्रधांत, सम्पूर्ण देवता, गन्धर्व, पशु श्रीर मनुष्य वाक के ही श्राधार पर जीवित रहते हैं, यह समस्त ब्रह्माण्ड वाणी पर ही श्रवलियत है। शतपथ- ब्राह्मण में भी कहा है—'यद वै प्रजापतेः परमस्ति वागेव तत्', श्रर्थात् जो प्रजापति से भी परतत्त्व है, वह वाक ही है। दूसरे शब्दों में वाक-तत्त्व उतना ही ज्यापक है, जितना कि ब्रह्म। इन सब श्रुतियों के उदाहरणों से स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि वाक-तत्त्व (जिसे स्फोट कहा गया है) श्रार्ण वाङ मय में सर्वव्यापक तस्त्र माना गया है। इसी श्राधार परमहावैयाकरण भन् हिर ने—'स्वरूप- ज्योतिरेवान्तः परा वागनपायिनी' (वा० प०) कहकर श्रात्मतत्त्व (ब्रह्मतत्त्व) के रूप में परावाक का व्यवस्थापन किया है।

श्रामे चलकर जहाँ श्रुतियों में सृष्टि का विवरण किया गया है, वहाँ भी इसी परावाक स्वरूप श्रात्मतत्त्व से सर्वप्रथम शब्द वन-रूप श्राकाश की ही उत्पत्ति मानी गई है—'तस्माद्वा एतस्मादात्मनः श्राकाशः सम्भूतः श्राकाशाद्वायुः वायोरिनः' इत्यादि।

जा तत्त्र सर्वप्रथम उत्पन्न होता है, उसी को सबसे स्क्ष्म होने से सर्वव्यापक हमारे श्राचार्यों ने माना है। यह युक्तियुक्त भी है। श्रागमशास्त्र में भी बिन्दु से व्यापक नाद की उत्पत्ति पहले मानी गई है— 'नादाद बिन्दुसमुद्भवः'। इसमें शब्दमेद होने पर भी ताल्पर्य वही है। परा, पश्यन्ती, मध्यमा श्रीर वैलरी इन चार प्रकार के शब्दों में परा नाम की वाक वो ही 'स्वरूपव्योत्तिरेवान्तः परावागनपायिनी' इस कारिका में श्रात्मस्वरूप या ब्रह्मस्वरूप घोषित किया गया है। यही वैयाकरणों का मुख्य स्फोट माना गया है। यही नाम-रूपात्मक सकल ब्रह्माण्ड का मूल उपादान होता है। यह परावाक-रूप स्फोट श्रात्यन्त

स्क्ष्म होने के कारण सर्वजनसंवेद्य नहीं है, यह व्यवहार के ऊपर की वस्तु है। बोगावस्था की निर्विकल्पक समाधि में ही इसका साझात्कार योगियों को होता है।

परा स्वरूप से पश्यन्ती और मध्यमा में कमशः वाणी की अवतरण हेती है। पश्यन्ती में वाक् की अवतारणा होने पर भी वहाँ शब्द और अर्थ परस्पर इतना सम्मिलित रहते हैं कि कुछ भी पार्थक्य नहीं प्रतीत होता। पश्यन्ती का भी प्रत्यन्त साधारण जन को नहीं होता, केवल योगियों को सविकल्पक समाधि में इसका भान होता है। पश्यन्ती के सान्नात्कार होने पर ही प्रकाश का आविभाव होता है। जिसे प्रकाश मिल जाता है, उसी को भाष्यकार शिष्ट मन्तते हैं। 'पृषोदरादीनि यथोपदिष्टम्' सूत्र के भाष्य में किसके उच्चरित शब्द साधु होते हैं! इस प्रश्न के उत्तर में भाष्यकार ने कहा है—'शिष्टों के'। और, शिष्ट माना है वैयाकरण को। इसके बाद 'किञ्चदन्तरेण' प्रतीक को लेकर कैयट ने कहा है—

श्राविभू तप्रकाशानामनुषस् तचेतसाम् । श्रतीतानागतज्ञानं प्रत्यचात्र विशिष्यते॥ श्रतीन्द्रियानसंवद्यान् पश्यन्त्यार्षेण चन्नुषा। ये भावं वचनं तेषां नानुमानेन बाध्यते॥

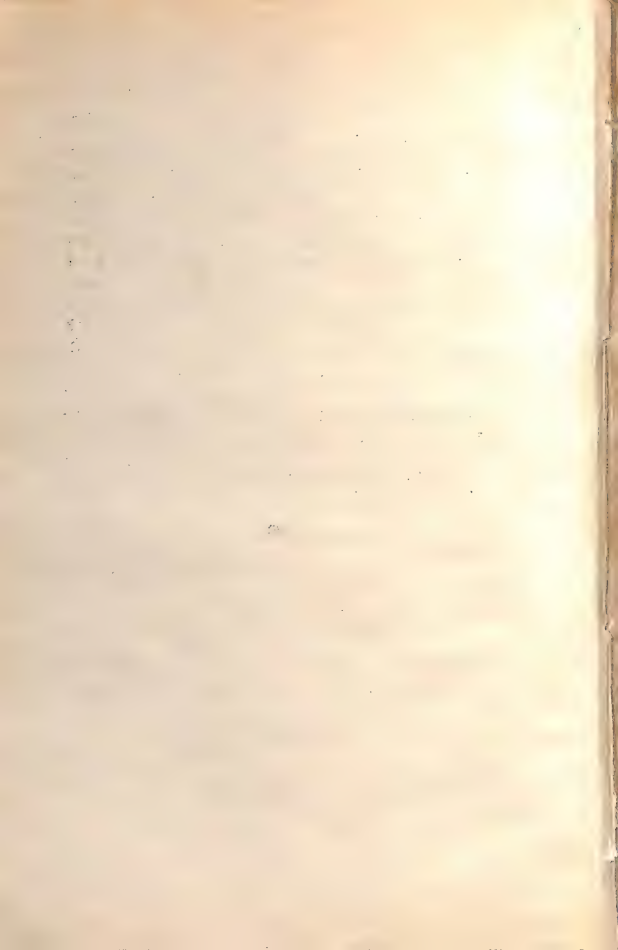
इसका तालवर्ष यह है कि जिस योगी या वैयाकरण को प्रकाश का आविभाव हो गया है या पश्यन्ती का साज्ञात्कार हो गया है, उस शान्तिचत्तवाले
महारमाओं को जो अतीत और अनागत (भूत, भविष्य) का ज्ञान होता है, वह
प्रत्यज्ञ से विशेष नहीं है, अर्थात् प्रत्यज्ञ के समान ही भूत-भविष्य का ज्ञान
करामकलवत् होता रहता है। अतीन्द्रिय और असंवेद्य (नहीं जानने योग्य) को भी
आर्ष (दिव्य) चज्जु से देखते हैं, उनका वचन अनुमान से बाधित नहीं होता।
अर्थात्, पश्यन्ती वाक् का साज्ञात्कार करनेवाला ही असली वैयाकरण है,
उसी को कारिका में आर्ष चज्जु कहा गया है, उसी का अखिल वाङ्मय ब्रह्माण्ड
पर आधिपत्य हो जाता है और उसी का उच्चिरत या उपित् कोई भी शब्द
साधु और प्रमाण माना जाता है। इसिलए, उसको भाष्यकार ने शिष्ट कहा है।
इसी आर्ष चज्जु (दिव्यच्ज्ञ) को गीता में भगवान् श्रीकृष्ण ने अर्जुन से कहा है।
दिव्य दशिम ते चज्जुः—हे अर्जुन! अब मैं तुक्ते दिव्य (आर्ष) चज्जु देता हूँ,
जिससे तुम मेरे रूप या स्वरूप का साज्ञात्कार कर सकते हो। इस चर्मचज्जु से
मेरे रूप का दर्शन नहीं हो सकता।

कहने का तालवर्ष यह है कि पश्यन्तीवाक् का भी योगी के अतिरिक्त साधारण जन को प्रत्यक्त अनुभव नहीं होता, इसिलए यह भी परा के समान ही व्यवहार के ऊपर की वस्तु है। जब मध्यमा में वाक् का अवतरण होता है, तभी वाक् और अर्थ का तादात्म्य होने पर भी पृथक्-पृथक् विभक्त अनुभव सर्वसाधारण को होता है, अर्थात् मध्यमा में ही सबको अर्थबोध होता है। सांख्य-सिद्धान्त में भी यही प्रक्रिया देखी जाती है। वहाँ भी मूलप्रकृति (अव्यक्त) को परा के समान प्रत्यक्त से परे माना गया है, अर्थात् उसका प्रत्यक्त नहीं होता। उससे उत्पन्न होने वाले महान् में भी शब्द और अर्थ परस्पर सम्बद्ध होकर मिलित ही रहते हैं। यह भी पश्यन्ती के समान सबके अनुभव का विषय नहीं है। प्रत्येक व्यक्ति में समनियत जो अध्यात्म बुद्ध-तत्त्व है, उसी में विशक्तिलत (पृथक्-पृथक्) शब्दार्थों का प्रत्यक्त-भान होता है, जैसे मध्यमा में। यहाँ यह भी समक्ता चाहिए कि मन में सोचकर जितना भी निश्चय किया जाता है, वह सब मध्यमा में ही होता है। इसके अतिरिक्त मध्यमा में अवस्थित शब्दार्थों का ही परस्पर संकेत-अह भी होता है। इसिलए विघर, मृक और बालकों को भी स्थूल वैखरी वाणी के निना भी मध्यमा में ही वैज्ञानिक प्रक्रिया से संकेत प्रह करा दिया जाता है।

वैखरी शब्द तो वक्का के मुख से उच्चरित होकर श्रोता की श्रवणेन्द्रिय का ही विषय होता है, वह अर्थ का बोध नहीं कराता। जब बैखरी ध्वनि से हृदय-प्रदेश (मध्यमा) में चोभ पैदा होता है, तभी मध्यमा में अवस्थित व्यापक स्कोट की अभिव्यक्ति होने से अर्थ का बोध होता है। स्कोट शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार होती है— स्फुटित = विकसित अर्थः अस्मात् इति स्कोटः, अर्थात् जिससे अर्थ स्फुटित या विकसित हो, वही स्कोट है। वैखरी ध्वनि केवल हृदयस्थ स्कोट का अभिव्यक्षक भात्र होता है, उससे अर्थ का बोध नहीं होता। वैखरी ध्वनि के विना भी केवल चेष्टा आदि से मध्यमा में स्थित स्कोटात्मक शब्दों की अभिव्यक्ति हुआ करती है। अनेक किव, विद्वान् और लेखक वैखरी वाणी का उच्चारण किये विना भी गद्य आदि की रचना करते हैं, उन्हें लिखकर अपने इष्ट मित्रों के पास भेजते हैं और पाठक भी उन्हें पढ़कर अर्थबोध कर लेते हैं। यहाँ वैखरी वाणी का व्यापार कुछ भी नहीं देखा जाता, केवल लिप के संकेत से ही मध्यमा वाणी के द्वारा शाब्दबोध हुआ करता है। शब्दों के संकेत का ज्ञान भी मध्यमा में ही होता है, इसलिए मध्यमा में ही अर्थ का बोध होना स्वामाविक प्रतीत होता है। इसी अभिप्राय से भत्तु हिर ने लिखा है—

वैखर्या हि कृतो नादः परश्रवसागोचरः। मध्यमया कृतो नादः स्फोट व्यञ्जक चच्यते॥ (वा० प०) श्रर्थात्—वैलरी वाणी से जो नाद (ध्वनि) किया जाता है, वह केवल दूसरे के अवण का हो विषय होता है, उससे अर्थ का बोध नहीं होता। हृद्यस्थ मध्यमा वाणी से जो नाद किया जाता है, उसी से स्कोट अभिन्यकत होता है, जिससे शाब्द-बोध होता है। इसका तात्वर्य यही होता है कि इमलोग जिस वैलरी वाणी का उच्चारण करते हैं, उससे उत्पन्न स्थूल वर्ण ओताओं के कर्ण द्वारा हृद्य प्रदेश में प्रवेश कर वहाँ अवस्थित मध्यमा वाणी को प्रबुद्ध करते हैं श्रीर वहाँ व्यापक रूप से स्थित वर्णों को पद, वाक्य आदि रूप में विभक्त कर स्कोट को श्रिमिन्यित करते हैं। श्रतः, ओताओं को भी सुने हुए वाक्यों का अर्थबोध मध्यमा में ही होता है। वह मध्यमा वाणी भी सर्वत्र व्यापक है, इसी कारण बालक, मृक, विधर आदि को भी प्रयत्न के द्वारा शब्दार्थ का बोध करा दिया जाता है। इसी मध्यमा में अवस्थित बौद्ध शब्दों का उनके अर्थ के साथ तादात्म्य सम्बन्ध आचार्यों ने माना है। यहाँ यह भी जान लेना आवश्यक है कि बौद्ध शब्द और बौद्ध अर्थ इन दोनों का ही तादात्म्य सिद्ध होता है, बाह्य शब्द और श्रर्थ का नहीं।

बौद्ध अर्थ और बौद्ध शब्द इन दोनों का पूर्ण विवेचन आगे किया गया है।



# विषय-सूची

प्रस्तावना

इ-ट

#### (पूर्वार्द्ध)

प्राकृत महाप्रलय का विचार २; सिसृज्ञा-नाद-बिन्दु त्रादि का विचार २; शब्द स्रीर ऋर्थ इन दो प्रकार की विरुद्ध सृष्टि का कारण ५; वैयाकरण-सिद्धान्त ६; सांख्यमत से साम्य ८; श्रोत्रग्राह्य शब्दों के उपादान-प्रधान बिन्दु का विवेचन ८; मुख्य स्फोट का ब्यवस्थापन ११; वर्णों के अग्नीषोमात्मकत्व और सोमसूर्यात्मकव्व का ब्यवस्थापन २०; स्रात्मा तथा परमात्मा के तीन स्वरूप २१; शब्दब्रह्म या स्फोट का मेद ख्रोपाधिक २२; शब्दब्रह्म के तीन स्वरूप २३; वर्षों की अभिव्यक्ति का स्थान : षट्चक २५; वर्णों की संख्या का विवेचन २५; नाडियों का विवेचन श्रीर कुएडली को स्थान ३०; स्कोटात्मक श्रोङ्कार से ही वाङ मय-एष्टि ३४; बृह्ती (वैखरी) वाणी का विस्तार ३७; स्रात्मा स्रीर स्कोट में वाच्यवाचक भाव सम्बन्ध का व्यवस्थापन ३६; चेतन-श्रचेतन का विचार ४१; मातृका-स्वरूप का वर्णन ४२; व्यापक वणीं का स्थूल शरीर में आविर्भाव-प्रकाश ४३; वणीं के आश्रयीमृत पद्मात्रों का निर्देश ४४; स्कोट श्रादि श्रतीन्द्रिय पदार्थों के साज्ञात्कार के लिए दिव्यदृष्टि की त्रावश्यकता ४५; स्कोटत्व का व्यवहार संस्कृत शब्दों में ही क्यों होता है १ ४७; स्फोट का उदाहरण श्रीर पदस्कोट का मुख्यत्व-व्यवस्थापन ४८: 'श्र इ उगा' त्रादि सूत्रों के वर्णसमाम्नायत्व का व्यवस्थापन ४६; ज्ञानेन्द्रियों की उत्पत्ति का प्रकार ५६; प्राणादिपञ्चक स्रौर स्नानःकरण के उद्भव-प्रकार ५६; स्कोट शब्द का निर्वचन और उसका अर्थ ५६; स्कोट और ब्रह्म (आत्मा) में त्रकाश्य-प्रकाशक भाव ६०; शब्द और अर्थ में तादातम्य ६१; उपनिषदों की साचिता ६७; श्रपभ्र श-शब्दों में स्कोटत्व का निराकरण ६७; लौकिक संस्कृत शब्दों का स्कोटत्व-व्यवहार ६८; जीवकृत श्रानित्य स्कोट का विवेचन ७०; वर्णस्कोट का विचार ७१; स्फोट का विवेचन ७३; व्यावहारिक वाक्यस्फोट का निरूपण ७३: स्कोट साधक युक्ति या तर्क ८०; वैयाकरणों का उत्तर ८५; मीमांसकों का कथन ८६; स्कटोवादियों का उत्तर ८६; पुनः मीमां सकों की शङ्का ८७; स्कीटवादियों का उत्तर ८८; मीमांसकों की एक श्रीर शङ्का ८८; वैयाकरणों का उत्तर ८८; श्रान्य वादियों की शङ्का ८६; वैयाकरणों द्वारा त्राचे र का उत्तर ६०; दूसरी शङ्का ६३; शक्का का समाधान ६३; त्राचायों द्वारा इस श्राचेप का समाधान ६४; नैयायिकों की सिद्धान्त ६५; वैयाकरणों की मान्यता ६५; वैयाकरणों की मान्यता परं नैयायिकों का आद्योग ६६; पूर्वोक्त आद्योप पर वैयाकरणों का उत्तर ६६; स्कोट शब्द की व्युत्पित्त श्रोर लद्यण ६८; उपर्युक्त सिद्धान्त पर नैयायिकों का आद्येप ६८; वैयाकरणों द्वारा आद्योप का उत्तर ६६; स्कोट की स्वा में वेद-प्रमाण ६६; स्कोट के विषय में मीमांसकों की शङ्का १०१; स्कोट-मण्डन के लिए वैयाकरणों का उत्तर १०३; चार्वाक का सन्देह और उसका निराकरण १०६; शब्द और अर्थ में अमेद या तादात्म्य का विचार १०७; स्कोटात्मक प्रण्व के जग और उसके अर्थ : ईश्वर की भावना का फल १०६; व्यासदेव के मत में शङ्का १९९; उन्युक्त शङ्का का समाधान १११।

### (उत्तराईं)

#### आन्तर रफोट-विचार

उपर्युक्त ग्राशंका का समाधान ११६; भाष्यकार का पुनः शङ्का-समाधान ११७; एक नवीन मत ११७; शक्यार्थ का बौद्धत्व-निरूपण ११८; इस सम्बन्ध में वेदान्तमत १२०;पुनः प्रश्न १२२; बोद्धार्थनिरूपणपूर्वक भ्रमज्ञान का निरूपण १२५; कर्म के तीन प्रकार १२५; इष्टान्त द्वारा घट आदि का बुद्धिस्थत्व-निरूपण १२६; ग्रन्तः करण के सम्बन्ध में एक शङ्का १२६; सांख्यमत में पूर्वपत्त १२७; उत्तरपद्य १२७; भ्रमस्थल में प्रातिमासिक मान का निरूपण १२६; भाष्यकार द्वारा ही खण्डन-मण्डन १३०; वैखरी वाक वायु का ही परिणाम है १३०; योगसूत्रों का समर्थन १३१; जैनसम्प्रदाय का मत १३१; नैयायिकों के मत का जैनों द्वारा खरडन १३२; वैयाकरण मत १३२; पाणिनीय शिचा का सिद्धान्त १३४; वर्णों में पौर्वापर्य-व्यवहार का बुद्धिस्थत्व १३६: ज्ञानगत पौर्वावर्य १३७; त्राकाशदेश ही शब्द है, वह नित्य, एक तथा व्यापक है १३६; शब्द के ब्यापकत्य में भाष्य-प्रमाण १३६; भाष्य वाक्यगत विशेषणी की विशेषता १४१; शब्द अनित्य है : पूर्वपद्म समाधान १४१; आकाश में द्रव्यत्व : शब्द में गुणत्व १४२; शङ्का श्रीर नैयायिक का 'उत्तर १४३; श्राकाश-गुण शब्द नहीं १४४; नैयायिक द्वारा खरडन १४४; उपर्युक्त मत पर आपत्ति और परिहार १४५; मीमांसक का उत्तर १४५; पतञ्जलि का मत १४६; श्राकाश-साधन १४६; इन्द्रियों के आहङ्कारिकत्व, परमाणु परिणामस्य तथा प्राप्यप्रकाश-कारित्व का विवेचन १४८; इन्द्रियों का ब्राहङ्कारिकत्व ब्रीर भौतिकत्व १४६. इन्द्रियों की परमाणु-स्वरूपता १५१; इन्द्रियों के सम्बन्ध में तार्किकों का मत १५१;

इन्द्रियों की भौतिकता १५२; त्राणु में सर्वशाक्तिमत्ताः सर्वन्यापकता १५२; स्फोट का एकत्व-समर्थन श्रीर सांख्यादि मतों का निराकरण १५३: शब्द के एकत्व में शङ्घा १५३: शङ्घा-समाधान १५४: श्राकारादि वर्गों के एकत्वानेकत्व का विवेचन १५४: वर्णों में श्रनेकत्व का खरडन: एकत्व का समर्थन १५५; अनेकत्ववादी के आनेप का उत्तर १५६:शब्द आकाश-देश है या आकाश-गुण १५७: शब्द-एकत्व में शङ्का ऋीर समाधान १५८; शब्दों का नानात्व त्राकृति-पत्त की ब्रिनिवार्यता १६०; रूपसादृश्य और स्फोट का एकत्व १६१; सांख्यों का मत १६२: स्कोटबादियों द्वारा सांख्यमत का खराडन स्फोटवाद में वाचस्पतिमिश्र की सम्मति १६२; शब्द के विषय में भीमांसकों श्रीर नैयायिकों के विचार १६४. नैयायिक-मीमांसकों के मत १६५: शब्द-नित्यत्व के विरोध में नैयायिक मत १६५; शब्द श्रिभिव्यक्ति-भात्र नहीं है १६५; मीमांसक का उत्तर १६६: तार्किकों का कथन १६७: श्रोत्रसंस्कार-पत्त में दोष १६९; तीनों का निष्कर्ष १७०; शब्द के व्यापकत्व में प्रन्यान्य दोष १७०; शब्द के नित्यत्व में आशाङ्का १७२; पूत्रों क आशाङ्का का समाधान १७२; तार्किक के मत पर मीमांसक का कथन १७३; तार्किकों का कथन १७४: मीमांसकों का कथन १७४: श्रोत्रसंस्कार ग्रीर शब्द-संस्कार में विशेषता १७६; पूर्वपद्म श्रीर समाधान १७६: श्रानेकत्र वस्त की एक काल में उपलब्धि में जैमिनि का मत १७७: सर्य के दृष्टान्त द्वारा कथन का समर्थन १७७: सर्य के एकत्व में प्रत्यज्ञ प्रमाण १७८; एक देशस्य का युगपत् अनेक देश में प्रत्यज्ञ का कारण १७६; तार्किकों का अधिय १७६; मीमांसक द्वारा अधिय का समाधान १८०; इस सम्बन्ध में एक शङ्का १८०; मीमांसक द्वारा समाधान १८०:शब्द के निश्यत्व, श्रनित्यत्व श्रौर इन्द्रियों के प्राप्यकारित्व श्रादि का विचार १८१: शब्द के नित्यत्व में विशेषता १८२; मीमांसकों का कथन १८२; सौगत-मत १८२; मीमांसक मत: इन्द्रियाँ अप्राप्यक कारी नहीं १८४; शब्द के नित्यत्व और एकत्व का साधन १८५; स्त्रनित्यपत्त में राङ्का-समाधान १८६; मीमांसकों का कथन १८६: शब्द की अनित्यता श्रीर श्रनेकता: पूर्वपच १८७; मीमांसकों का उत्तर १८८; पूर्ववत कथन पर, पुनः शङ्का १८८; शङ्का का उत्तर १८८; शक्ति का स्वरूप १६०; वृत्ति के सम्बन्ध में कुछ विचार १६१: वृत्ति का लच्चण १६२; दैयाकरण और ब्रालङ्कारिक के मत से व्यञ्जना की स्थापना १६२; वृत्ति के सम्बन्ध में वैयाकरणों का मत १६३; सम्बन्ध का लच्या १६४; वाच्य-वाचक भाव-सम्बन्ध का ग्राहक तादातम्य १६४; महाभाष्य की मान्यता में श्राशङ्का १९५; उपर्युक्त श्राशङ्का का उत्तर १९५; शब्दार्थं का तादात्म्य-निरूपण १६६; नैयायिकों के मत में भी वाक्यस्फोट १६७;

#### [ 되 ]

पद श्रीर श्रर्थ में श्रध्यास में प्रमाण १६८; श्रध्यास से लोकप्रसिद्ध व्यवहार की सिद्धि १६८; शब्द श्रीर श्रर्थ का तादातम्य १६६; मीमांसकों के मत में शब्दों के श्रर्थ के साथ सम्बन्ध का विवेचन २००; विज्ञानवादी बौद्धों का मत २०१; सिद्धान्ती मीमांसकों का उत्तर २०२; शब्द के श्रर्थ-प्रत्यायकत्व में शिद्धा-समाधान २०३; पूर्वीकत बातों का निष्कर्ष २०४।

#### परिशिष्ट

शब्दार्थ-सम्बन्ध-विचार २०७; सृष्टि प्रकिया २११; पर्झीकरण की प्रक्रिया २१२।

# स्फोटदर्शन

पूर्वार्द्ध



#### श्रोङ्कारपञ्जरश्चकीमुपनिषदुद्यानकेलिकलकण्ठीम्। श्रायमविषिनमयूरीमार्थामन्तर्विभावये गौरीम्॥

'ग्रोमित्ये तदत्तरम्', 'इदं सर्वे तस्योपन्याख्यानम्', 'भूतं भवद् भविष्यदिति सर्वम् श्रोङ्कार एव' 'यच्चान्यत् त्रिकालातीतं तदिप श्रोङ्कार एव' इत्यादि मारड्वय श्रुतियों के ऋर्थ की समालोचना करने से यही वतीत होता है कि नामरूपात्मक सकल चराचर जगत् समष्टि रूप से एक ही है। कारण यह है कि नाम और रूप, विवर्त और उसका अधिष्ठान, इनमें परस्पर भेद का भान होने पर भी वास्तव में ये एक ही हैं, इनमें भेद नहीं है। यह चित् (चैतन्य) में प्रतिबिम्बित जो श्रविद्या है, उसी का विलास है श्रीर स्रोङ्कार का ही परिणाम या विवर्त्त है। परन्त, 'नामरूपे व्याकरवाणि' इस अति में 'नामरूपे' में दिवचन का जो अवण होता है, उससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि रूपात्मक जगत् की सुध्य से पृथक ही नामात्मक (वाङ्मय) जगत् की सृष्टि है। परन्तु, प्रश्न है कि नामात्मक ग्रौर रूपातमक इन दोनों प्रकार की जगल्य हिट का मूल उपादानकारण एक ही है अथवा दो । इस प्रकार का संशय प्राय: सभी गवेषणापरायण जनों के मन में उठा करता है। यही नहीं, बल्कि 'नाऽसदासीन्नो सदासीत्', 'न सन्न चासन्न तथा न चान्यथा', 'न तत्र चतुर्गच्छति न वाग गच्छति न मनो न विद्मो न विजानीमो यथैतत्' इत्यादि अुतियों से भी यह प्रतीत होता है कि सकल प्रपञ्च का जो मल कारण है, वह तर्क का विषय नहीं है; क्यों कि वहाँ न चत्तु की गति है, न वाक की, न मन की, न बुद्धि श्रौर विज्ञान की ही। इस अवस्था में वह तर्क का विषय किस प्रकार हो सकता है। परन्तु, जगत् की स्टि के पहले जगत् के अभाव की दशा में किसी सर्वज्ञ, अतक्रमहिमा, जगत्-िसस्त (सृष्टि की इच्छा करनेवाले ) ऐन्द्रजालिक के समान शक्तिशाली श्रात्मा को 'स ऐज्ञत बहु स्यां प्रजायेय' इत्यादि अतियाँ बोधित करती हैं, जिस सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान परमात्मा को कार्यत्व श्रादि हेतु के द्वारा त्रानमान से भी सिद्ध किया जाता है। यह प्रायः निर्विवाद-सा है कि जगत् का मल कारण कोई श्रवश्य है श्रीर वह सर्वंत्र श्रीर सर्वशक्तिमान् है, जिसका ब्यवहार लोक में ब्रह्म, ईश्वर या भगवान् श्रादि श्रनेक शब्दों से किया जाता है। वही श्रपनी श्रचिनत्य शक्ति-रूप माया (जो श्रघटनवटनापटीयसी है) का अप्राध्यय कर जगत् की सुष्टि में निमित्तभूत धर्म-अधर्म की कलाना कर नाम-क्यात्मक जगत के आकार में भासित या परिण्त होता है। यही समस्त अ तियों

श्रीर स्मृतियों का निष्कर्ष प्रतीत होता है। प्राकृत महाप्रलय-काल में जिस समय समस्त प्रपञ्च श्राने-श्रपने कारण के द्वारा माया में प्रसित हो जाते हैं, उस समय भी सकल प्राणियों के कर्मरूप धर्म-श्रधम स्टूम वासना के रूप में माया में श्रविधित रहते हैं। इसीलिए, धर्म श्रधम का भी स्टिंट में कारण होना जो श्रुति-स्मृति में प्रोक्त श्रीर सकललोकप्रसिद्ध है, उससे विरोध नहीं होता।

#### प्राकृत महाप्रलय का विचार

इस महाप्रलय का वर्णन उपनिषद्, महाभारत ग्रादि ग्रन्थों में इस प्रकार किया गया है—

> जगत् प्रतिष्ठा देवर्षे पृथिव्यप्सु प्रलीयते। तेजस्यापः प्रलीयन्ते तेजो वायौ प्रलीयते॥ वायुः प्रलीयते व्योम्नि तद्व्यवते प्रलीयते। अव्यक्तः पुरुषे ब्रह्मनिष्कलङ्को प्रलीयते॥

इसका श्रिभियाय यह है कि जगत् की प्रतिष्ठा पृथिवी जल में लीन हो जाती है, जल तेज में, तेज वायु में, वायु श्राकाश में, श्राकाश श्रव्यक्त (माया) में श्रीर श्रव्यक्त निष्कलङ्क ब्रह्म में लीन हो जाता है। उस समय निस्तरङ्ग प्रशानत सागर के समान श्रव्यक्त, निलेंप, निर्विकार, निष्कलङ्क ब्रह्ममात्र शेष रहता है। उस समय श्रन्यस्व (भेद) का न तो दर्शन होता है, न श्रवण, न विज्ञान। केवल शुद्ध, बुद्ध, श्रव्यक्त, निलेंप, सत्-चित्, श्रानन्दमय परमात्मा ही रह जाता है।

यहाँ एक बात और ध्यान में रखनी चाहिए कि पूर्वोक्त रलोक में अव्यक्त राब्द से बहा की शक्ति-रूप माया का ही ग्रहण है और उसका जो बहा में विलय कहा गया है, वह आत्यन्तिक विनाश-रूप विलय नहीं है। कारण यह है कि आत्यन्तिक विनाश-रूप विलय मानने से उसके उत्तरकाल में जगत् की सुध्यिका अभाव ही हो जायगा। इसलिए, माया के प्रलय का तात्पर्य है कि जिस प्रकार सुष्ठिमकाल में इन्द्रियों की विषयाभिमुख वृत्तियों का अभाव हो जाता है, आत्यन्तिक विनाश नहीं, उसी प्रकार माया की विषयाभिमुख वृत्तियों का अभाव होना ही माया का बहा में विलय है।

### सिसृक्षा-नाद-बिन्दु ग्रादि का विचार

प्राणियों के भुक्तावशिष्ट कर्म महाप्रलय के समय माया में विलीन होकर श्रत्यन्त स्क्ष्म संस्कार (वासना) के रूप में श्रवस्थित रहते हैं, कालक्रम से वे परिपक्ष होकर श्रपने फल देने के लिए समस्त माया-प्रपन्न को ग्रसित कर सोये हुए के समान शान्त एवं निर्विकार रूप से श्रवस्थित 'श्रद्धितीय परमारमा में सिस्चारिमका (सृष्टि करने की इच्छावाली) मायावृत्ति को उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार, सिस्चा के बाद परिपक्ष होकर सृष्टि के लिए उन्मुख हुए समस्त प्राणिकमों की घनी भावावस्था उत्पन्न हो जाती है। इसी घनी भावावस्था के लिए जो ज्यापार होता है, उसी का वर्णन 'तदेच्चत बहु स्यां प्रजायेय', 'स ऐच्चत लोकानुस्जे', 'सोऽकामयत', श्रर्थात् उस परमात्मा ने इच्छा की कि में बहुत हो जाऊँ, प्रजा एवं लोकों की सृष्टि करूँ इत्यादि श्रुति-स्मृतियों ने तथा श्राचायों ने प्रजा एवं लोकों की सृष्टि करूँ इत्यादि श्रुति-स्मृतियों ने तथा श्राचायों ने विचिकीर्षा, कामना श्रादि शब्दों से किया है। घनीभाव के लिए जो व्यापार है, वही चिकीर्षा का लच्चण या वाच्य श्रर्थ होता है। श्रागम कहता है—'विचिकीर्षु- घनीभूता कचिदभ्येति बिन्दुताम्।'

उपर्युक्त वाक्यों से यह सूचित होता है कि सृष्टि के उन्मुखीभूत परिषक माणियों के कमों के आकार में माया हो परिणत होती है। उस माया से विशिष्ट सिचदानन्द-स्वरूप ब्रह्म ही बिन्दु शब्द का वाच्य होता है। यही बिन्दु जब अविभागावस्था में रहता है, तब अव्यक्त कहा जाता है। अविभागावस्थापन इसी बिन्दु का वर्णन व्यासदेव ने महाभारत में अव्यक्त शब्द से किया है—

तस्माद्व्यक्तमुत्वन्नं त्रिगुर्शं द्विजसत्तम इत्यादि ।
यहाँ 'उत्पन्नम्' शब्दःसे इस अव्यक्त की उत्पत्ति भी सूचित होती है। इसी अव्यक्त
का सकल सृष्टि की उत्पादनभूत प्रकृति, प्रधान आदि नामों से वर्णंन सांख्यशास्त्र
में किया गया है। इसी का विवेचन प्रकारान्तर से 'शारदात्तिकक' में इस
प्रकार है —

निर्गुषः सगुणश्चेति शिवो ज्ञेयः सनातनः। निर्गुषः प्रकृतेरन्यः सगुणः सकतः स्मृतः॥ सच्चिदानन्दविभवात् सकतात् परमेश्वरात्। स्राधीच्छक्तिस्ततो नादः नादाद् विन्दुसमुद्भवः॥

इस श्लोक में सनातन—अविनाशी—परमात्मा के दो स्वरूप बताये गये हैं— एक निर्गुण, दूसरा सगुण। प्रकृति से असम्बद्ध परमात्मा को निर्गुण और प्रकृति से सम्बद्ध को सगुण कहा गया है। इसी प्रकृति से युक्त सचिदानन्द सगुण परमात्मा से शक्ति का आविर्माव होता है और शक्ति से नाद तथा नाद से बिन्दु की उत्पत्ति होती है। यहाँ नाद पद से सृष्टि के उन्मुख घनीभूत अवस्था का ही बोध होता है। यही बिन्दु का जनक होता है। जगत् के अङ्कुराकार इसी बिन्दु से (जिसका दूसरा नाम अव्यक्त है) नामरूपात्तक दोनों प्रकार के जगत् का उद्गम होता है। यही सचिदानन्दवंभव, प्रकृतिपुरुषमय, अव्यक्त नाम का बिन्दु 'नामरूपे व्याकरवाणि' इस प्रकार की भगविद्च्छा के बल से जब नामात्मक सृष्टि करने के लिए चिदानन्दमय शक्तिप्रधान होता है, तब उस अवस्था में वाङ्मय ( शब्दमय ) सृष्टि की उपादानभूत शक्ति, कुराडिलनी इत्यादि नामों से शैवागम-तन्त्रों में इसका व्यवहार किया जाता है। जैसे—

तस्माद्विनिर्गता नित्या सर्वगा विश्वसम्भवा। शिवेच्छया परा शक्तिः शिवतत्त्वैकसङ्गता॥ ततः परिस्फुरत्यादौ सर्गः तैलं तिलादिव।

इसका तात्पर्य यह है कि उस प्रकृति-सम्बद्ध परमात्मा से, परमात्मा की ही इच्छाशक्ति से परा शक्ति का, जिसका नाम कुराड चिनी भी है, प्रादुर्भाव हुन्ना, जो एक शिवतत्त्व में ही सङ्गत श्रीर नित्य है, जो विश्व का कारण है। उसी से समस्त वाङ मय (शब्दमय) जगत् का प्रादुर्भाव होता है, जैसे तिल से तेल का। भागवत में भी इसका निर्देश है—

शक्तिः कुण्डलिनीति विश्वजननव्यापारबद्धोद्यमाम्। ज्ञात्वेत्थं न पुनर्विशन्ति जननीगर्भेऽभैकत्वं नराः॥

श्रयांत्, कुण्डलिनी नाम की जो परा शक्ति है, जिसका उद्योग सतत विश्व-जनन (उत्पादन) में ही बद्ध है, जिसको जानकर माता के गर्भ में मनुष्य नहीं श्राता है, श्रयांत् मुक्त हो जाता है। जिस बिन्दु से शब्द की उपादानभूत कुण्डलिनी शक्ति शक्तिप्रधान होकर प्रादुर्भूत होती है, उसी श्रव्यक्तापरपर्याय बिन्दु से कालकम से रूपसृष्टि का उपादानभूत सदाशिव (ईश्वर) चैतन्यप्रधाम होकर माया के श्राश्रयण से प्रादुर्भूत होता है—

श्रव विन्द्वात्मनः शम्भोः कालबन्धोः कलात्मनः। श्रजायत जगत्साची सर्वव्यापी सद्।शिवः॥

इस सन्दर्भ से यही स्चित होता है कि शब्दमय सृष्टि का उपादानभूत जो भगवान का स्वरूप है, वह :शक्तिप्रधान है, वही शक्ति कुराडिल नी आदि नामों से व्यवहृत होती है, और वही वाङ्मय सृष्टि का कारण है। और, अर्थसृष्टि का उपादानभूत जो बिन्दु है, वह चैतन्यप्रधान है, वह सदाशिव, ईश्वर आदि नामों से व्यवहृत होता है और वही अर्थ (रूप) सृष्टि का कारण होता है।

इसिलए, शब्दमय सृष्टि के उपादानकारणभूत शब्द की अधिष्ठात्री देवी में शक्त्यंश की अधिकता रहने से खीरूपत्व और रूप (अर्थ) सृष्टि के उपादान-कारणभूत अर्थ के अधिष्ठाता देव में चैतन्यांश की अधिकता रहने से पुरुषरूपत्व होना सिद्ध होता है। श्रुति, स्मृति, पुराण, आगम आदि के मथन करने से यही निष्कर्ष निकलता है। 'शारदातिलक' भी इसे प्रमाणित करता है—

शब्दरूपमशेषन्तु धत्ते शङ्करवल्लभा। अर्थस्वरूपमखिलं धत्ते मुग्धेन्दुशेखरः॥

श्रर्थात्, समस्त शब्दमय शरीर को पार्वती घारण करती हैं तथा समस्त श्रर्थस्वरूप को स्वयं महेश्वर धारण करते हैं। इसीलिए, शास्त्रों में शब्द के प्रायः गिर, वाक, वाणी, सरस्वती श्रादि स्त्रीत्व-विशिष्ट नाम ही उपलब्ध होते हैं। इसलिए, शब्द की श्रिष्ठात्री देवी सरस्वती हैं श्रीर श्रर्थ के श्रिष्ठात । देव स्वयं महेश्वर, यही रहस्य स्चित करता है।

जिस प्रकार स्त्री और पुरुष दोनों का उपादानभूत एक ही बिन्दु वाल की मिहमा से माता का श्रंश अधिक होने पर स्त्री और पिता का श्रंश अधिक होने पर पुरुष को उत्पन्न करता है, उसी प्रकार एक ही अन्यक्त नाम का बिन्दु काल की मिहमा से शक्तयंश की अधिकता होने पर वाङ्मय एवं चैतान्यांश की अधिकता होने पर अर्थ (रूप) मय जगत् को उत्पन्न करता है। शास्त्रों में भी लिखा है—

नारी रजोऽधिकेंऽशेस्यान्नरः शुकाधिकेंऽशके। रजोऽधिके भवेन्नारी तथा रेतोऽधिके पुमान्॥

शब्द ग्रीर प्रथं इन दो प्रकार की विरुद्ध सृष्टि का कारण

यहाँ एक शङ्का प्रायः उत्पन्न होती है कि एक ही अव्यक्त नामक बिन्दु के केवल भगविद्वा और काल को निमित्त बनाकर नामात्मक और रूपात्मक ये दो विरुद्ध धर्मवाले परिणाम किस प्रकार सङ्गत होते हैं। उनमें भी एक से ओत्रे न्द्रियग्राह्य शब्द उत्पन्न होता है और दूसरे से नहीं, यह क्यों ? इसका परम्परागत उत्तर यह है कि भगवान् की महिमा अतक्य है और अतक्य को तर्क की कसौटी पर नहीं कस सकते —

अतर्क्याः खलु ये भावा न तांस्त केँ ए योजयेन्। इसीलिए, शास्त्रकारों ने चित्र-विचित्र जगत् के निर्माण के लिए भाया की कल्भना की है और उसे अधटन रटनापटीयसी माना है। जगत् के उत्पादन में काल को प्राय: सभी ख्राचायों ने कारण माना ही है: 'जन्यानां जनकः कालो जगतामाश्रयो मतः' (कारिकावली)। समस्त उत्पत्तिशील जगत् का कारण काल है ख्रौर साथ ही जगत् का ख्राश्रय भी है। स्त्री पुरुष, यह दो प्रकार की जो तृष्टि है, उसका भी निमित्त काल को माना गया है। धर्मशास्त्र, ख्रायुर्वेद ख्रादि के ख्रनेक यन्थों में ख्राता है—युग्म (सम) रात्रि में स्त्री-प्रसङ्ग करने से पुत्र ख्रीर ख्रयुग्म (विषम) रात्रि में प्रसङ्ग से पुत्री का जन्म होता है, इसलिए पुत्रार्था को चाहिए कि ऋतुकाल में चार दिन के बाद सम रात्रि में ही प्रसङ्ग करे। लिखा है—

युग्मासु पुत्रा जायन्ते स्त्रियोऽयुग्मासु रात्रिपु। तस्माद् युग्मासु पुत्रार्थी संविशेदार्त्त वे स्त्रियाम्॥

इससे सिद्ध होता है कि कालशक्ति के बल से एक ही बिन्दु के द्वारा दो प्रकार की सृष्टि में कोई विरोध नहीं है। यहाँ एक बात श्रीर भी जानने योग्य है कि इस प्रकार की जो व्याख्या की गई है, वह शक्ति श्रीर शक्तिमान का मेद मानने पर ही सम्भव है, अन्यथा नहीं।

वैयाकरण-सिद्धान्त

शब्द-ब्रह्म के उपासक वैयाकरण शक्ति और शक्त (शब्द और अर्थ) में भेद मानते हैं। इसी आधार पर शक्ति और शक्तिमान में अभेद माननेवाले तार्किक आदि भी शब्द में पृथक शक्ति को स्वीकार करते हैं। यह शक्ति और शक्त का भेद भी अनिर्वचनीय और कल्पित ही है। जिस प्रकार इस लोक में स्त्री-पुरुष में पार्थक्य होने पर भी पुत्रोत्पादन, अग्निसेवन आदि कार्यों में उनके सहकर्तृत्व या समानकर्तृत्व के कारण एकात्मत्व की कल्पना की जाती है, उसी प्रकार परस्पर अभिन्न ब्रह्म और शक्ति में हश्यमान भेद के न रहने पर भी नामात्मक और रूपात्मक भेद से भिन्न दो प्रकार की स्वष्टियों के उपादानत्व के विवेचन के लिए भेद की कल्पना भी मान्य होती है।

वस्तुतः, शक्त्या विरहितः शक्तः शिवः कर्तः न किस्त्रन इत्यादि
प्रमाणों से सिद्ध होता है कि शक्ति से रहित शिव (ब्रह्म) भी कुछ करने में
समर्थ नहीं होता, श्रतः वह ईश्वर नहीं हो सकता ग्रीर शक्ति भी ग्राअय के विना
ठइर नहीं सकती; इसलिए शक्ति ग्रीर शक्तिमान् में कुछ भेद ही नहीं है, यही
वास्तविक रहस्य समफना चाहिए। इसलिए, नामसृष्टि के उपादानभूत चिदानन्दमय
श्रव्यक्त रूप शक्ति के श्रिषकांश विशिष्ट होने के कारण चैतन्यप्रतिनिभित
मायारूप बिन्दु को शक्ति, कुण्डलिनी, ग्राधारशक्ति श्रादि नामों से
श्रपने तन्त्रों में वर्णित किया गया है श्रीर रूपसृष्टि के उपादानभूत सचिदानन्द-

रूप शुद्ध स्वरूप चैतन्य-त्र्रंश के श्रधिक होने से चित्-रूप बिन्दु पुंस्त्वविशिष्ट ईश्वर, सदाशिव श्रादि नामों से व्यवहृत होता है। यही बात प्रकारान्तर से तन्त्रों में मिलती है—

नादात्मना प्रबुद्धा सा निरामयपदोन्मुखी। शिवोन्मुखी यदा शक्तिः पुंरूपा सा तदा स्मृता॥

इससे यह स्चित होता है कि एक ही अध्यक्त रूपा प्रकृति पदोन्मुखी आरे शिवोन्मुखी होकर नामात्मक और रूपात्मक जगत् की सृष्टि करती है। इसी को दूसरे शब्दों में कुर्मपुराण में भी इस प्रकार लिखा है—

प्रधानं पुरुषञ्चैव प्रविश्य तु महेश्वरः। ज्ञोभयामास योगेन परेण परमेश्वरः॥ प्रधानात् ज्ञोभ्यमाणाच तथा पुंसः पुरातनात्। प्राहुराम्रीन्महर् बीजं प्रधानपुरुषात्मकम्॥

इसका श्रिमियाय यह है कि महेश्वर (ब्रह्म) प्रधान श्रीर पुरुष में प्रविष्ट होकर परसंज्ञक योग से उसमें ज्ञोभ पैदा करता है। ज्ञोभ्यमाण प्रधान श्रीर पुरातन पुरुष से प्रधानपुरुषात्मक महद् बीज प्रादुर्भूत होता है। यहाँ प्रधान शब्द से नाम (बाङ मय) सर्ग के उपादानभूत बिन्दु श्रीर पुरुष शब्द से रूपसर्ग के उपादानभूत बिन्दु का ग्रह्ण समक्तना चाहिए। इसके बाद भगविद च्छा श्रीर काल से जब प्रधान बिन्दु में ज्ञोभ होता है, तब उससे ज्ञान, इच्छा श्रीर किया इन तीन शक्तियों से विशिष्ट बिन्दु, नाद श्रीर बीज का प्रादुर्भाव होता है। पुरुषबिन्दु से भी ब्रह्म-विष्णुमहेश्वरात्मक सृष्टिस्थितिप्रलयादि कार्यकत्तृ विशिष्ट पुरुषात्मक सहद् बीज प्रादुर्भूत होता है। तन्त्र में लिखा है—

गुणेभ्यः चोभ्यमाणेभ्यस्त्रयो देवा विजिक्तिरे।
एकमूर्तिस्त्रयो देवा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः॥
श्रान्योन्यमनुरक्तास्ते श्रान्योन्यमनुजीविनः।
श्रान्योन्यप्रस्ताश्चेव लीलया परमेश्वराः॥
श्रिधा कृत्वात्मनो देहं सोऽन्तर्यामीश्वरः स्थितः।

इसका त्राशय यह है कि जब अव्यक्तसंज्ञक प्रधान बिन्दु में चीम (ईच्रण)
पैदा होता है, तब उसमें तीन देवता उत्पन्न या प्रादुभू त होते हैं। वे तीनों
देव एकमूर्त्ति हैं श्रीर ब्रह्मा, विष्णु तथा महेरवर नाम से प्रसिद्ध हैं। वे परस्पर

अनुरक्त परस्पर अनुजीवी हैं और वे लीला से परस्पर प्रणत (नम्र ) भी रहते हैं। वह अन्तर्यामी ईश्वर अपनी देह को तीन भागों में विभक्त कर स्थित है।

#### सांख्यमत से साम्य

एक बात ध्यान में रखनी चाहिए कि सत्त्रगुण, रजोगुण श्रौर तमोगुण इन तीनों गुणों की जो साम्यावस्था है, उसी का नाम प्रकृति है। वही प्रकृति (प्रधान) मूल कारण है, इसिलए 'गुणेभ्यः होभ्यमाणेभ्यः' यह कहना भी इससे भिन्न कोई श्र्र्य नहीं रखता। इससे यही सिद्ध होता है कि शक्ति से सम्पृक्त जो शिवशक्तिमय परमात्मा हैं, वे शक्ति-श्रंश से शब्दमय जगत् के श्रौर शिव-श्रंश से श्र्यमय जगत् के ब्यापक होते हैं। इसी श्रमित्राय से पुराणों में भगवती के शब्दात्मक होने से शब्द-रूप होने का वर्णन किया गया है। जैसे—

शब्द।त्मिका सुविमलर्ग्यजुषां निधानम् चद्गीथरम्यपद्पाठवतां च साम्नाम्। देवी त्रयी भगवती भवभावनाय वार्ताऽसि सर्वजगतां परमात्तिहन्त्रीम्। (मा० पु०)

हे भगवित ! तुम्हीं संसार के उत्पादन के लिए शब्दानमक रूप को धारण करती हो; ऋग, यजुष् तथा रमणीय पदपाठवाले साम का भी निधान (ऋ। अय) हो, और प्रकाशमान त्रयी (वेद ) मयी छौर समस्त संसार के कष्ट को नाश करनेवाली वार्ता भी तुम्हीं हो । इस स्तुति में भगवती के वाङ्मय-स्वरूप शरीर का स्पष्ट वर्णन किया गया है। इससे सिद्ध होता है कि शक्तिप्रधान परमात्मा ही शब्दमय जगत् का मूलकारण (उपादान) है।

### श्रोत्रग्राह्य शब्दों के उपादानप्रधान बिन्दु का विवेचन

पूर्वोक्त जो शक्तिमय प्रधान बिन्दु है, वही कालक्रम से शब्दब्रह्म को प्रकट करने के लिए भगवान् की इच्छा श्रीर काल को निमित्त बनाकर तीन भागों में विभक्त हो जाता है। विभाग के विना शब्द का उत्पन्न होना श्रसम्भव है, इसिलए विभाग को भी मानना श्रावश्यक हो जाता है। इसी श्रवस्था में चित्-श्रिचित्-विशिष्ट जो चिदानन्दमय शिक्तप्रधान शब्द-बिन्दु है, उसके त्रिधा भिन्न होने पर शब्दों की उत्पत्ति के कारणीभूत तीन शिवतयों का प्रादुर्भाव उसी शब्द-बिन्दु से होता है। इसका विशद विवेचन शैवागम-तन्त्रों में इस प्रकार है—

परशक्तिमयः साचात् त्रिधासौ भिद्यते पुनः । विन्दुर्नादो बीजमिति तस्य भेदाः समीरिताः ॥

बिन्दः शिवात्मको बीजं शक्तिनीद्स्तयोर्सिथः। समवायः स विज्ञेयः सर्वागमविशारदैः॥ रौद्री बिन्दोस्ततो नादाञ्ज्येष्ठा बीजाद्जायत। वासा ताभ्यः समुत्पन्ना रुद्रब्रह्मरमाधिपाः॥ संज्ञानेच्छाकियात्मानो वहीन्द्रर्कस्वरूषिणः। शिद्यमानात् परा जिन्दोर्व्यक्तात्मा एवोऽभवत् ॥ शब्दब्रह्मे ति तं प्राहुः सर्वागमविशारदाः। शब्दब्रह्मे ति शब्दार्थं शब्दमित्यपरे जगुः॥ न हि तेषां तयोः सिद्धिः जडत्वादुभयोरिष। चैतन्यं सर्वभूतानां शब्दब्रह्मोति मे मति:॥ (शा० ति०)

इसके अतिरिक्त अन्य तन्त्रों में भी आता है-

कालेन भिद्यमानोऽपि स विन्दुर्भवति त्रिधा। स्थूलसूक्ष्मपरत्वेन तस्य न्नैविध्यसिष्यते॥ बिन्दुर्नोदवीजत्वभेदेंनापि निगद्यते। बिन्दोस्तस्माद् भिद्यमानाद्व्यकात्मा र्वोऽभवत्॥ स रवः श्रुतिसम्पन्नैः शब्दब्रह्मोति गीयते।

इन्हीं तन्त्रशास्त्रों के रहस्यमय सिद्धान्तों से स्फोट-तत्त्व के विषय में कुछ विशेष प्रकाश मिलता है। इनका भावार्थ यह है—

नामसृब्टि ( शब्दमय जगत् की सुब्टि ) के उपादानभूत जो पूर्वोक्त प्रकृति बिन्दु है, वह कालकम से तीन प्रकार के रूप धारण करता है-१. चिदंश, २ ग्रिचिदंश ग्रौर ३. चिदचिदंश। चिदंश ब्रह्म है, ग्रिचिदंश शक्ति है ग्रौर चिदचिदंश दोनों का समवाय है। उपयुक्त श्लोकों का भाव यह है कि शिवशक्तिमय पूर्वांक्त बिन्दु में स्कोट के श्रांविर्माव के लिए जब काल श्रीर भगवान् की इच्छा से होम उसन होता है, तब वह तीन रूप धारण करता है। उसमें शिवांश का नाम बिन्दु, शक्ति-ग्रंश का नाम बीज ग्रौर उन दोनों के परस्पर समवाय-रूप सम्बन्ध का नाम नाद है।

उसके बाद शब्द के कारणीभूत ज्ञान, इच्छा और क्रिया को उत्पन्न करने के लिए पूर्वीक तीन अंशों से कमशः तीन शक्तियाँ प्रादुम् त होती हैं। बिन्दु से रौद्री शक्ति, नाद से ज्येष्ठा शक्ति श्रौर बीज से वामा शक्ति कमशः उत्पन्न होती हैं। इन्हीं तीन शक्तियों से क्रमशः ज्ञान, इच्छा श्रीर किया की उत्पत्ति होती है। ज्ञान, इच्छा श्रौर किया ये तीनों चेतन के ही धर्म हैं। इसीलिए, पूर्वोक्त तीन शक्तियों से कमशः ज्ञान, इच्छा श्रौर किया के श्राश्रयीभूत रुद्र, ब्रह्मा श्रौर विष्णु इन तीन देवताश्रों का प्रादुर्भाव माना जाता है।

ये तीनों देव पुराणादिप्रसिद्ध रुद्ध, ब्रह्मा ग्रीर विष्णु नहीं हैं; क्यों कि वे तो ग्रार्थसुष्टि की ही उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर संहार के कर्ता हैं, शब्दमय जगत् की स्रष्टि के नहीं। पूर्वोक्त रुद्ध, ब्रह्मा ग्रीर विष्णु शब्दसुष्टि के ग्रन्तर्गत ग्राप्ति, चन्द्र ग्रीर स्र्यंका ग्रीर ग्रान, इच्छा तथा क्रियात्मक हैं। इन्हीं का निर्देश निरोधिका, ग्रद्धेन्दु ग्रीर बिन्दु नामों से ग्रागमशास्त्रों में पाया जाता है। ये शिक्त के ही कल्यत ग्रवस्था-विशेष के नाम हैं। ये तीनों देव शब्दस्य की उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर प्रलय के कर्ता हैं। तन्त्रशास्त्र में लिखा भी है—

विन्दुः शिवात्मकस्तत्र बीजं शक्त्यात्मकं स्मृतम् । तयोर्थोगे भवेन्नादः तेभ्यो जातास्त्रिशक्तयः ॥ रौद्री विन्दोः समुद्भूता उपेष्ठा नाशद्कायत । वामा बीजादभूच्छक्तिस्ताभ्यो देवास्त्रयोऽभवन् ॥ (शा० ति०)

मानार्थ यह है कि शिवात्मक बिन्दु है, श्वन्त्यात्मक बीज ग्रौर उन दोनों के योग से नाद उत्पन्न होता है, ग्रौर इन तीनों से कमशः तीन शक्तियाँ उत्पन्न होती हैं — जैसे, बिन्दु से रौद्रो, नाद से ज्येष्ठा ग्रौर बीज से वामा शक्ति की उत्पत्ति होती है। इन तीन शक्तियों से कमगः पूर्वांक्त तीन देवताग्रों की उत्पत्ति होती है। इससे यह भी समक्ता चाहिए कि कियात्मक जो ग्रचित् ग्रंश है, वह स्थूलका बीज है ग्रौर वैखरी शब्द का कारण है। चित्-ग्रचित्-मिश्र जो स्थ्मका नाद है, वह पुरूषका इन्दु का कारण है। चित्-ग्रचित्-मिश्र जो स्थ्मका नाद है, वह पुरूषका इन्दु है, वह ज्ञानात्मक परब्रह्मका है; वही परा ग्रौर पश्यन्ती का कारण है। इसमें भी ज्ञान के दो प्रकार होने से सिवकल्पक ज्ञानात्मक विन्दु पश्यन्तो का कारण है ग्रौर निर्विकल्पक ज्ञानात्मक विन्दु पश्यन्तो का कारण है ग्रौर निर्विकल्पक ज्ञानात्मक विन्दु परा का।

पूर्वीक्त 'भिद्यमानात् पराद् बिन्दोः' में 'पराद् बिन्दोः' कहने से शक्ति के अवस्थाविशेष-रूप प्रथम बिन्दु का ही ग्रहण होता है। उसी से अव्यक्तातमा, अर्थात् वर्णादिनिशेष-रहित अखरड नादमात्र की उत्ति होती है, उसी का स्वरूप कहा जाता है 'सर्वागमितिशारदा': इत्यादि से। इसका ताल्पर्य है कि सब अ तियों के अर्थ समक्षनेशले। इसी को आचार्यों ने दूसरे शब्दों में कहा है—'तदेन अ ति-सप्तनैः शब्दत्र से ति गीयते।' इसका ताल्पर्य है कि अ ति के ताल्पर्यार्थ समक्षनेवाले उसी अखरड नादमात्र को शब्दत्र स कहते हैं। दूसरे शब्दों में, स्विट के उन्मुख

जो परब्रहा है, उससे जो चिन्मय श्रोत्रोपलब्धि-रूप ब्यापक आखरद स्वरूप आविभूत होता है, वही शब्दात्मक ब्रह्म या शब्दब्रह्म कहा जाता है। यही तात्पर्य है। इसी बात को आचायों ने तन्त्रशास्त्र में कहा है—

क्रियाशक्तिप्रधानायाः शब्दशब्दार्थकारसम्।

प्रकृतेर्बिन्दुकृषिण्<mark>याः शब्दब्रह्माऽभवत्परम् ॥ ( शा० ति० )</mark>

इसका तात्पर्य यह है कि कियाशिक्त जिसमें प्रधान है, इस प्रकार की जो बिन्दुरूषिणी प्रकृति है, वही शब्द शब्दार्थ, अर्थात् वाङ्मय (शब्दमय) सृध्टि का कारण है। इसके बाद शब्दार्थ नामक आन्तर स्फोटबादी के मत को और अर्थाएडजातिब्यिक्तस्फोटबादी के मत को दूषित करने के लिए कहते हैं—'शब्द- ब्रह्मोति।'

एक श्राचार्य का मत है कि शब्दार्थ नाम का जो श्रान्तर स्कोट है, वही शब्दब्रह्म हैं। उसका कहना है कि निरंश (श्रंशरहित), श्रमित्र (श्रद्धितीय) श्रीर नित्य शब्दार्थमय बोध का जो भाव हैं, वही श्रान्तर स्कोट हैं श्रीर वही शब्दब्रह्म। दूसरे वैयाकरण का मत है कि पूर्वपूर्व वणों के उच्चारण से श्रमिव्यक्त श्रीर तत्-तत् पदों के उचारण से उत्पन्न संस्कार की सहायता से श्रन्तिम पद के ज्ञान से उद्बुद्ध जो वाक्य-स्कोटलज्ञ्चण शब्द हैं, वही श्रख्य एक श्रर्थ का प्रकाशक होने के कारण शब्दब्रह्म है, श्रीर वही स्कोट हैं। इसी को दूसरे शब्दों में वैयाकरणों ने कहा है कि 'एक एव नित्यो वाक्याभिव्यक्ष ग्योऽख्य को व्यक्ति-स्कोटो जातिस्कोटो वेति।' श्रर्थात्, एक ही नित्य श्रीर वाक्य से श्रमिव्यक्त होनेवाला श्रख्य व्यक्तिस्कोट या श्रख्य ज्ञातिस्कोट हैं। 'बहिः रूपः' का तात्पर्य हैं, जिसका रूप्वाहर हो।

#### मुख्य स्फोट का व्यवस्थापन

उपर्युक्त दोनों के मतों में दोष दिखाते हुए और आन्तर स्कोट या जातिव्यक्तिस्कोट के मत का निराकरण करते हुए आचार्य अपना मत कहते हैं—
'नहि तेषां तयोः सिद्धिर्जंडत्यादुपपद्यते इति' अर्थात् उन वादियों के मत में
ग्रब्द और अर्थ के आन्तर स्कोट को जो शब्दब्रह्म मानते हैं, या अख्यु व्यक्तिस्कोट या अवर्ड जातिस्कोट को ही शब्दब्रह्म मानते हैं, उनकी सिद्धि नहीं
होती। कारण यह है कि ब्रह्म पदार्थ चैतन्य-स्वरूप है और वे दोनों (आन्तर
स्कोट या अख्यु व्यक्ति अथवा जातिस्कोट) जड, अर्थात् अचेतन हैं, चेतन नहीं।

इसका तालवर्ष यह हुन्ना कि न्नान्तर स्फोट-रूप शब्दार्थ न्नथवा ध्वनि-रूप शब्द को ही यदि शब्दनहा मान लें तो उनका ब्रह्म-पद का वाच्य होना युवत नहीं होता; क्यों कि वे दोनों ही जड, अर्थात् अचेतन हैं और बहा पदाथे सत् और अगनन्दस्वरूप है। इसलिए, उन दोनों के अतिरिक्त चैतन्य बहा ही शब्दब्रहा शब्द का वाच्य हो सकता है, दूसरा नहीं। भन्न हिर ने वाक्यपदीय में कहा है—

> अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यद्त्तरम् । विवक्त तेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥

त्र्यादि श्रीर श्रन्तरिहत जो श्रज्ञर (श्रविनाशी) शब्दतस्य है, वही बहा है। वही श्रर्थरूप से भासित होता है श्रीर उसी से जगत् की प्रक्रिया (स्विष्ट) है। यही इसका श्रमिप्राय है। इसका हृद्य पञ्चद्शी के वश्यमाण श्लोकों से स्पष्ट हो जाता है—

चिदानन्दमयत्रह्मप्रतिबिम्बसमिन्वता ।
तमोरजःसन्त्वगुर्णा प्रकृतिद्विविधा च सा ॥
सन्त्वशुद्ध्यितशुद्धिभ्यां मायाऽविद्ये च ते मते ।
मायाविम्बो वशीकृत्य तां स्यात्सर्वज्ञ ईश्वरः ॥
अविद्यावशगस्त्वन्यः तद्वे चित्र्याद्नेकधा । इत्यादि । (पं० द०)

श्चर्यात्, चिदानन्दमय ब्रह्म के प्रतिविम्ब से समन्वित तमोगुण, रजोगुण श्रौर सन्वगुणमयी प्रकृति दो प्रकार की है: शुद्धसन्वप्रधान माया श्रौर श्रविशुद्ध (मिलन)-सन्वप्रधान श्रविद्या।

माया में प्रतिविभिन्नत ब्रह्म माया को अपने वशा में करके ईश्वर-पद का वाच्य होता है और अविद्या में प्रतिविभन्नत अविद्या के वशा होकर जीव-शब्द का वाच्य । इस पञ्चदशी के सिद्धान्त से प्रकृति के दो प्रकार बताये गये हैं । इसमें रहस्य यह है कि रूपसृष्टि के प्रतिपादन में प्रवृत्त अन्थकार अौर टीकाकार दोनों ने ही केवल रूपसृष्टि की उपादानभूत माया और अविद्या-रूप प्रकृति का ही सम्यक् विवेचन किया है, और नामसृष्टि की उपादानभूत प्रकृति का तो केवल निर्देशमात्र । प्रकृति में उपयोगी न होने से उसका विवेचन नहीं किया है । वस्तुतः, इसका भाव यह है कि 'इकृति द्विविधा च सा' । सा = वह प्रकृति दो प्रकार की है कि पहनी शब्द की उपादानभूता, दूसरी अर्थ की उपादानभूता । 'द्विविधा' का यही अर्थ युक्त छोर सङ्गत होता है । यदि द्विविधा च' का अर्थ — अर्थस्थि की उपादानभूत माया और अविद्या-रूप प्रकृति को ही मानें, तब तो 'द्विविधा च सा' में 'च' शब्द व्यर्थ हो जाना है । इसी अभिप्राय से टीकाकार ने स्पष्ट कहा है कि चकाराद वश्यमाएं प्रकारान्तरं सूच्यित,

श्रथात्, चकार से वक्ष्यमाण प्रकारान्तर की स्चना होती है। यहाँ रहस्य यह है कि तमोगुणप्रधान प्रकृति ही स्थावर-जङ्गमात्मक रूप (श्रथं) सृष्टि का उपादान होती है, श्रीर सत्वप्रधान प्रकृति राब्दसृष्टि (वाङ्मय जगत्) का उपादान होती है, यही विशेषता है। ये दोनों प्रकार की प्रकृति (जो शब्दसृष्टि श्रीर श्र्यांसृष्टि की उपादानम्ता कही गई है) सत्व की श्रुद्धि श्रीर श्रविशुद्धि के मेद से माया श्रीर श्रविद्या शब्दवाच्य होती है।

यहाँ रूप-जगत् के कारणीभूत जो विशुद्धसन्वप्रधान प्रकृति है, जिसका दूसरा नाम माया भी है, उसमें प्रतिबिम्बित जो चिदातमा है, वह उस माया को स्त्रपने ऋषीन कर सर्वकत्त्र्वां स्त्रादि गुणों से युक्त होकर ईश्वर ऋादि शब्दों का वाच्य होता है, जिसका दूसरा नाम कुण्डलिनी है, उसमें प्रतिबिम्बित जो रवस्त्रक्ष विदातमा श्रोत्रोपलिध-स्वरूप है, वही स्कोट है, जिसको शब्दबहा भी कहते हैं।

परिणाम के भेद से अन्तःकरण के भी दो भेद होते हैं—मन ग्रौर बुद्ध। इसमें ईश्वरभूत जो चैतन्य है, वह ग्रुद्ध मन से ही गृहीत होता है, श्रौर स्व-स्वरूप जो चैतन्य है, वह ग्रुन्तःकरण के परिणामभूत बुद्धि से गृहीत होता है। एक बात ग्रौर है कि 'ईश्वरः सर्व भूतानां हृद्दे शेऽजुं न तिष्ठति'—इस सिद्धान्त से जिस प्रकार व्यापक ईश्वर भी हृदय-देश में श्रभिव्यक्त होता है, उसी प्रकार शब्द- ब्रह्मभूत जो स्कोट-रूप चैतन्य है, वह प्राणियों के मूलाधार में श्रभिव्यक्त होता है, इसमें सन्देह नहीं। इसमें विशेषता यही है कि ईश्वर-रूप जो चैतन्य है, वह ग्रुद्ध मन से ग्राह्म होने पर भी श्रतीन्द्रिय है, केवल योगियों के ही प्रत्यक्त का विषय होता है, श्रौर स्व-स्वरूप स्कोट-रूप जो चैतन्य है, वह श्रतीन्द्रिय नहीं है; क्योंकि वह सर्वदा श्रोत्र से उपलब्ध होता है।

श्रविद्या-रूप जो दो प्रकार की प्रकृति है, उसमें प्रतिविग्वित जो चैतन्य (श्राक्षा) है, वही जीव-पद का वाच्य होता है। इसमें भी श्रार्थसृष्टि की उपादान-भूत प्रकृति-रूप श्रविद्या का श्राश्रयण कर वर्ष्त मान चैतन्य प्राज्ञ कहा जाता है, श्रीर श्रविद्या उसका कारणशरीर है। श्रीर, राज्दसृष्टि की उपादानभूत प्रकृति-रूप जो श्रविद्या है, उसके श्राश्रयण से वर्ष्त मान चैतन्य तत्-तत् नामों से व्यवहृत होता है, श्रीर वह नाम रूप कहा जाता है। इसमें विशेषता यह है कि तम:प्रधान जो श्रविद्या है, उसमें प्रतिविग्वित चैतन्य श्रविद्या रूप कारणशरीर के श्राश्रयण से वर्ष्त मान होकर प्राज्ञ नाम का जीव कहा जाता है, श्रीर सत्त्वप्रधान श्रविद्या के श्राश्रयण से वर्ष्त मान जो शब्दरूप चैतन्य है, वह नामा-भिमानी जीव होता है।

प्राज्ञ नाम का जो जीव है, वह उपाधिभृत अविद्या की अविशुद्धि में तारतम्य (न्यूनाधिक) होने के कारण देव, मनुष्य, पशु, पद्यी आदि के भेद से विविध प्रकार का होता है। और, सन्तप्रधान अविद्या की परिणामभृत बुद्धि का आश्रयण कर वर्ष मान जो नामाभिमानी जीव है, वह भी तत्-तत् नामों से व्यवह्रियमां हो कर अने क प्रकार का होता है। यहाँ एक और भी विशेष ज्ञातव्य है कि प्राज्ञ नाम का जो जीव है, वह कर्मफल के भोग के लिए—

### बुद्धिकर्मेन्द्रियप्राणपञ्चकैर्मनसा धिया । शरीरं सप्तदशभिः सूक्ष्मं तल्लिङ्गमुच्यते ॥

— इस्यादि रीति से स्क्ष्म या स्यूल शारीर धारण कर क्षम से तैजस ग्रीर विश्वसंग्रक होकर कर्मफल का उपभोग करता है; परन्तु शब्दाभिमानी जो जीव है, वह विशुद सरवप्रधान ग्रविद्या के ग्राश्रयण से वर्त्त मान है, इसलिए कर्मफल के उपभोग का ग्रमाव होने से पाञ्चभौतिक शारीर का ग्रहण नहीं करता। किन्दु, माया का ग्राश्रयण कर वर्त्त मान सर्वज्ञ जिस प्रकार तत्-तत् शारीरों में ईश्वर हिरएयगर्भ ग्रीर वैश्वानर नामों से प्रसिद्ध होकर सम्राट् के समान धर्माधर्म के फल देने के लिए विराट् रूप से रहता है, उसी प्रकार ग्रविद्या का ग्राश्रयण कर वर्त्त मान शब्दरूप नामाभिमानी चैतन्य इंश्वर के समान ही शारीराभिमानी जीवों के उपकार के लिए प्रकाश-स्वरूप जीवों के साथ सर्वत्र रहता ही है। यह कर्म के उपभोग के लिए भौतिक शारीर ग्रहण नहीं करता। इसमें कारण यह है कि इसकी उपाधिमृता जो ग्रविद्या है, वह रजोगुण ग्रीर तमोगुण से कलुपीकृत नहीं हैं।

इससे यह सिद्ध होता है कि भौतिक सृष्टि की उपादानभूत जो तमोगुण प्रधान प्रकृति है, उसके दो भेर हैं : पहला, शुद्धसत्वप्रधान श्रोर दूसरा, मिलनसत्त्वप्रधान। शुद्धसत्वप्रधान प्रकृति माया कही जाती है श्रोर यही ईश्वर की उपाधि है। मिलनस्त्वप्रधान प्रकृति श्रविद्या है, यह जीव की उपाधिभूत है, श्रोर यह विचित्र होने कारण श्रनेक प्रकार की है। इसमें भी विशुद्ध सत्त्व की प्रधानता होने से माया, जो ईश्वर की उपाधिभूत है, एक ही प्रकार की है श्रोर एक ही इसका नाम है—माया। इसी प्रकार, वाङ्मय-जगत् की उपाधिभूत जो प्रकृति है, उसके दो प्रकार के होने पर भी शब्दबहा की उपाधिभूत जो शिक्त है, वह सदा विशुद्धसत्त्व-प्रवान होने से एक ही प्रकार को है। इसीलिए, उस शक्ति का भी एक ही नाम है—कुए इलिनी। यही श्रुति-स्मृति के गृद्ध श्रर्थ को समक्तनेवाले शास्त्र-निष्णात विद्वानों की मान्यता है। श्रागमशास्त्रों में भी इस प्रकार वर्णन किया गया है—

तत्प्राप्य कुर्यडलीरूपं प्रास्मिनां देहमध्यगम्। वर्षात्मनाऽऽविभवति गद्यपद्याद्भिद्तः ॥ ततश्चैतन्यरूपा सा सर्वगा विश्वरूपिसी। शिवसनिधिमासाद्य नित्यानन्द्गुसोद्या।। सर्वदेहानुगा दिकालाद्यनविद्युत्रा श्रभा। पराऽपरविभागेन परशक्तिरियं स्मृता ॥ योगिनां हृद्याम्भोजेः नृत्यन्ती नित्यमञ्जसा । त्र्याधारे सर्वभूतानां स्फुएन्ती विद्युदाकृतिः॥ रुङ्खावर्त्तकमाद्देवी [सर्वमावृत्य तिष्ठति । **कु**गडलीभूतसर्पासामङ्गश्रियमुपेयुषी 11 सर्वदेवमयी देवी सर्वसन्त्रमयी सर्वमन्त्रमयी साज्ञात् सूक्ष्मात् सूक्ष्मतरा विभुः॥ त्रिधामजननी देवी शब्दब्रह्मस्वरूपिणी। द्विचत्वारिंशवर्णात्मा पञ्चाशद् वर्णकृषिसी॥ गुणिता सर्वगात्रेषु कुएडली परदेवता। विश्वात्मना प्रबुद्धा सा सूते मन्त्रमयञ्जगत् ॥ द्विचत्वारिंशता भूयः गुणिता विश्वनाथिका। सा प्रसृते कुण्डलिनी शब्द ब्रह्मसयी विसुः॥ शक्तिं ततो ध्वनिस्तस्मान्नारस्तस्मान्निरोधिका। ततोद्धेंन्दुस्ततो विन्दुः तस्मादासीत्परा ततः॥ पश्यन्ती मध्यमा वाचि वैखरीशब्दजन्मभूः। संज्ञानेच्छ।क्रियात्मासौ तेजोरूपा गुर्णात्मिका।। क्रमेग्णानेन सृजति कुण्डली वर्णमालिकाम्। द्यकारादिचकारान्तं द्विचत्वारिशदात्मिकाम् ॥ पञ्चाशद्वारगुणिनां पञ्चाशद्वर्णमालिकाम्। सूते तद्वर्णतोऽभिन्नाः कलारुद्वादिकान् कमात्॥ निरोधिका भवेद् विह्नरहर्षेन्दुः स्यान्निशाकरः।
श्वर्कः स्याद्वभयोयोगे विन्द्वात्मा तेजसां निधिः॥
जाता वर्णा यतो विन्दोः शिवशक्तिसयात् पुनः।
श्वरितसोमात्मकास्ते स्युः शिवशक्तिसयाद् रवेः॥
येन सम्भवसापन्नाः सोमसूर्याग्निकृषिणः।(यो० कुं०ड०)

**इन कारिकान्त्रों का भावार्थ यह है—चैतन्य ही शब्दब्रह्म है।** उस चैतन्य का स्वरूप है 'कुराडलीरूपम्'। नाम, अर्थात् वाङ्मय-सुब्टि का उपादानभूत सन्वप्रधान प्रकृति-ह्रप शक्तितत्व ( जो शब्द-पद का वाच्य है ) है, उसमें प्रति-विग्वित होने के कारण, अभेद का अध्यवसाय (ज्ञान) होने से कुएडली-स्वरूप है, यह इसका तात्पर्य है। इसका ऋधिष्टान क्या है, इस जिज्ञासा का उत्तर है— 'प्राणिनां देहमध्यगः'। प्राणियों का देहमध्य, श्रर्थात् मृलाधार इसका स्थान है। जिस प्रकार माया-प्रतिविध्वित ईश्वर के व्यापक होने पर भी उसका एक स्थान हृदय माना गया है - 'ईश्वरः सर्वभूतानां हृह्रेशेऽनु न तिष्ठति', उसी प्रकार कुएडली में प्रतिबिम्बित शब्दब्रह्मस्कोट का भी प्राणियों के मध्यभाग में स्थित जो मूलाधार है, वही स्थान कल्पित किया गया है। इसका स्पष्ट विवेचन आगे किया जायगा । कुएडलिनी-स्वरूप जो तत् = वह चैतन्य है, वही गद्य-पद्य श्रादि भेद से वर्णों के रूप में अविभूत होता है। इससे यह स्वण्ट है कि समस्त वाङ्मय जगत् की सुष्टि चैतन्य विशिष्ट कुएडलिनी से ही होती है। सर्वव्यापक शब्द-चैतन्य के शरीर से वर्णात्मक परिणाम दिखाने के लिए आगे कहते हैं-'ततश्चैतन्य• रूपा सा' इत्यादि । 'ततः' = शरीरोत्पत्ति के बाद, चैतन्यरूपा, अतएव शब्दमयी 'सा' = वह परदेवता कुण्डलिनी, 'सर्वगात्रेण गुणिता' = समस्त शरीरस्थ वायु से रफ़रित होकर 'विश्वातमना प्रबुद्धा' सुष्टि के उन्मुख प्रवृत्त होकर 'मन्त्रमयं जगत् स्ते' = मन्त्रमय जगत् को उत्पन्न करती है। (अप्टम श्लोक के अन्त्य पाद के साथ इसका अन्वय होता है )।

यहाँ मूलाधार में कुण्डलीमूत सर्प के समान एक नाडी है, वही कुण्डलिनी शक्ति है। इसमें शरीरस्थ वायु का जब आघात होता है, तभी उसमें स्फ्ररण् पदा होता है, यही इसका गुणन है। 'सा' = प्रसिद्ध कुण्डलिनी (सर्दगा), इससे सामान्य व्याप्ति दिखाई गई है, और 'विश्वरूपिणी' शब्द से विषयव्याप्ति को दिखाया है। 'शिवसिविधिमासाद्य' में स्थिता पद का अध्याहार किया जाता है। इससे यह स्चित होता है कि वह कुण्डलिनी शिव की सिविधि प्राप्त कर स्थित है। इससे यह भी स्चित होता है कि उक्त कुण्डलिनी का ही आगमन

शास्त्र में शक्ति शब्द से बोध होता है। इसीलिए, सिन्निधि शब्द भी यहाँ लाइणिक माना जाता है। कारण यह है कि उनके मत में शक्ति श्रौर शक्तिमान् (शिव) में श्रभेद माना जाता है, अर्थात् शिव-शक्ति एक ही स्वरूप हैं, इनमें भेद नहीं हैं। श्राचार्य श्रमिनवगुप्त ने भी स्पष्ट लिखा है—

> शक्तिश्च शक्तिमद्रूपाद् व्यतिरेकं न गच्छति। तादात्म्यमनयोर्नित्यं वह्निदाहकयोरिय।।

श्रथांत्, शक्ति श्रौर शक्तिमान् (शिव) में कुछ भेद नहीं है। इन दोनों में उसी प्रकार तादान्य है, जिस प्रकार श्रीन श्रौर दाहकत्व शक्ति में। इससे यह सूचित होता है कि प्रकृत 'सिन्निधिमासाय' में सिन्निधि शब्द का स्वरूप ही श्र्यं होता है। शिवस्वरूप को प्राप्त कर, यही श्र्यं इसका युक्त प्रतीत होता है। शास्त्रों में भी उल्लेख हैं—'शक्तिभेवेत् कुएडलिनी शिवात्मा' = शिवस्वरूपा कुएडलिनी शक्ति जगत् का उपादानमूत पिएड है।

'नित्यानन्दगुणोरया' का अर्थ है, गुणानां = सत्त्वादीनाम् उदयो यस्यां सा गुणोदया, अर्थात् सत्यादि गुणों का जिसमें उदय होता हो, वह गुणोदया है। नित्यानन्दा चासौ गुणोदया = नित्यानन्दगुणोदया, इस प्रकारकर्मधारय समास करने से दोनों शक्ति के विशेषण प्रतीत होते हैं। यहाँ नित्यानन्द शब्द से कुण्डलिनी का स्वरूप दि अजाया गया है। और, गुणोदया कहने से सांख्यमत में त्रिगुणात्मिका जो मूल प्रकृति है, उसका अर्थ यही कुण्डलिनी शक्ति है, यह अर्थ स्वित होता है। आचायों ने भी कहा है — 'प्रधानमिति यामाहुः सा शक्तिरिति कथ्यते', अर्थात् जिसको प्रधान करते हैं, वही शक्ति है। यह ब्रह्म की शक्ति होने से दिक्, काल आदि से अनविज्ञल (अर्थात् असम्प्रक्त) है, अर्थात् स्वयं सिद्ध है। 'सर्वदेहानुगा' इस विशेषण से देहव्याप्ति स्चित होती है। शास्त्रान्तर में दो प्रकार की शक्ति सुनी जाती है — एक परा, दूसरी अपरा। यही कुण्डलिनी शक्ति परा

भूमिर।पोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च।

श्रदङ्कार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरुद्ध्या।

श्रपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृति विद्धि मे पराम्।
जीवभूतां महाबाहो ययेदं धार्यते जगत्॥

ग्रर्थात् पृथिवी, जल, ग्रनिन, वायु, त्राकाश, मन, बुद्धि ग्रीर ग्रहङ्कार यह मेरी ग्राठ प्रकार की प्रकृति भिन्न ही है, यह श्रपरा प्रकृति या ग्रपर शक्ति नाम से विख्यात है। इससे भिन्न जो मेरी प्रकृति है, वह परा प्रकृति या परा शक्ति है, वही चराचर जगत्, का जीव (प्राष्णु या श्रात्म) भृत है श्रीर वही जगत् का श्राधार है।

उपर्युक्त अपरा शक्ति तमोगुणप्रधान होने के कारण जङ्गमाजङ्गम अर्थस्र ( रूपस्रिट ) का उपादान है, और स्त्यप्रधान परा शक्ति वाङ्मय जगत् का उपादानकारण है, यही इसका रहस्य है।

परापरिवभागेन परशक्तिरियं स्मृता—यहाँतक कारिकाछों का छर्थ स्फुट हो गया, इसके बाद 'योगिनां हृदयाम्भोजे' इत्यादि के छर्थ का विश्लेषण किया जाता है—

'श्रञ्जा।' = तत्वतः (यथार्थ में) योगियों के हृदय-कमल में नित्य नृत्य करती हुई (यह परा शक्ति का विशेषण हैं), यह कहने से स्चित होता है कि सद्गुरु के उपदेश से योगी जन ही इसका साझात्कार कर सकते हैं। 'श्राधारे' इत्यादि का श्र्य हैं—जिस प्रकार ईश्वर का स्थान हृदय है, उसी प्रकार इस परा शक्ति का भी स्थान म्लाधार है। यह स्थान का निर्देश हुआ। 'विद्युदाकृति' विशेषण से इसका ध्यान बताया गया है, जिस प्रकार ईश्वर का ध्यान 'हृदये दीपवत् प्रमुः' इत्यादि से बताया गया है। 'शङ्कावर्ष हमात्' = शंख के मध्य में जो श्रावर्ष है, वह जिस प्रकार समस्त शंख को श्रावृत कर स्थित है, उसी प्रकार यह पराशक्ति भी समस्त जगत् को श्रावृत कर व्यापक रूप में स्थित है। 'कुरुडिलनी-मृतसर्पाणाम्' इत्यादि का अर्थ हैं—कुरुडिलीभृत सर्प के समान एक नाडी है, उसी स्थान में रहने के कारण यह कुरुडिली या कुरुडिलिनी कही जाती है।

'सर्वदेवमयी' से देवन्याप्ति दिखाई गई है। 'दीन्यति इति देवी', इस न्युत्पत्ति से देवी का अर्थ प्रकाशमय तेजोरूप होता है। इससे तेजोन्याप्ति प्रतीत होती है। 'सर्वमन्त्रमयी' से मन्त्रन्याप्ति और 'साझात् तत्त्वमयी' से तत्त्वन्याप्ति हिलाई गई प्रतीत होती है। 'स्क्ष्मात् स्क्ष्मतरा विभुः'—स्क्ष्म से भी स्क्ष्मतर, अर्थात् दुर्ज्ञान (ज्ञान के अविषय) अथवा परमाणु से भी स्क्ष्म। इससे परमाणु की न्याप्ति दिखाई है। 'विभुः'= जिसकी इयत्ता का ज्ञान नहीं हो सकता। 'त्रिधाम' इत्यादि से स्थानन्याप्ति बताई गई है और 'सर्वमन्त्रमयी' से मन्त्रन्याप्ति। इसका तात्पार्य है—'अइ उल्प्' इत्यादि ४२ अञ्चरों का वर्णसमामनाय-रूप मन्त्र है तन्मयी अथवा अकार से ज्ञार-पर्यन्त ५० वर्णों की मातृका प्रसिद्ध है—तन्मयी। इस प्रकार की जो परा शक्ति भगवती कुण्डलिनी-ब्रह्मशक्ति है, वह 'स्ते मन्त्रमयञ्जगत्', उक्त मन्त्रमय (वाङ् मय) जगत् को 'स्ते' = उत्पन्न करती है। इस प्रकार, वर्णन से स्पष्ट प्रतीत होता है कि इश्यमान रूपात्मक जगत् के

अतिरिक्त ही मन्त्रमय या वाङ मय-जगत् की सत्ता है। 'द्विचत्वारिंशता' इत्यादि— 'मूले' मूलाधार में ४२ वर्णधामाम्नाय-रूप मन्त्रों से गुण्न करने पर वह विश्वनायिक। परा कुण्डलिनी शक्ति अकारादित्त्वकारान्त ४२ वर्णमालिका की इस कम से सृष्टि करती है—'क्रमेणानेन सुजित' यहाँ इसका अन्वय है। उसी कम को आगे दिखाने के लिए कहते हैं—'द्विचत्वारिंशता भूयः' इत्यादि से। पहले नामरूपात्मक उभय प्रकार की सृष्टि का कम सामान्यतः दिखाया गया है। इसके बाद केवल नाम-सृष्टि (शब्दसृष्टि) का ही कम आगे दिखाया जाता है। यही कम सब शब्दों के आविर्माव में रहता है।

सत्तत्रविष्ट परमाकाशावस्था में जो चित्शिक्त है, वह शब्द-पद का वाच्य श्रर्थ होता है। वही सत्तत्रविष्ट चित् शक्ति जब रजोगुण से श्रनुविद्ध होती है, तब नाद शब्द का वाच्य होकर अव्यवतावस्था में रहती है। वही जब तमोगुण का प्राचुर्य होता है, तब निरोधिका शब्द का और जब सत्त्वगुण का प्राचुर्य होता है, तब श्रद्ध होता है, तब श्रद्ध का वाच्य होती है। जब सत्त्व और तम दोनों का संयोग होता है, तब बिन्दु शब्द का वाच्य होती है। यही समस्त शब्दों की जननी है, श्रीर यही व्यक्तावस्था है।

यही बात प्रकारान्तर से तन्त्रों में इस प्रकार है-

इच्छाशक्तिवलोत्छिष्टो ज्ञानशक्तिप्रदीपकः । पुंक्षिपि च सा शक्तिः क्रियाख्यां सृजति प्रभुः॥

पुरूषिणी, ग्रार्थात् बिन्दु-शब्दवाच्य यही पूर्वोक्त शक्ति ज्ञानशक्ति-विशिष्ट विवद्धायुक्त होकर ग्रापनी कियाशिक्त के द्वारा समस्त शब्दात्मक जगत् का ग्राविभाव करती है। यही बिन्दु जब तत् तत् स्थान पर ग्रामिन्यकत होता है, तब परा, पश्यन्ती, मध्यमा ग्रीर वैखरी नाम से विख्यात होता है। यहाँ शब्दों के संज्ञान, इच्छा ग्रीर कियात्मकता का निर्देश किया है, परा पश्यन्ती तो ज्ञानात्मिका है। ज्ञान के निर्विकल्पक ग्रीर सविकल्पक दो मेद होने से ज्ञानात्मिका वाक् का दो प्रकार होना स्वामाविक है। मध्यमा इच्छात्मिका ग्रीर वैखरी कियात्मिका है।

इस सन्दर्भ से सिद्ध होता है कि— समस्त वाक् (शब्द) कुण्डिलनी-स्वरूप ही हैं। इसी प्रकार वर्णात्मक शब्दों की सृष्टि के श्रानन्तर उन्हीं वर्णों से उनसे अभिन्न निरोधिका, श्राद्धेन्दु और बिन्दु-रूप तीन कलाओं श्रीर उनके श्रिधिष्ठाता (श्रिमिमानी) स्द्र, ब्रह्म श्रीर विष्णु रूप तीन देवताओं का श्राविमीव होता है।

# वर्णों के अग्नीषोमात्मकत्व और सोमसूर्यात्मकत्व का व्यवस्थापक

'निरोधिका भवेत' इत्यादि से उपर्युक्त तस्त की व्यवस्था की गई है। निरोधिका के ग्राग्निस्वरूप होने से शिवरूप, ग्रहों न्दु के से मरूप होने से शिवरूप ग्रीर बिन्दु के उभयरूप होने से ग्रक (विष्णु) रूप होना सिद्ध होता है। इस स्थिति में जिन कारणों से शिवशिक्तमय रिव से समस्त वणों की उत्पत्ति सिद्ध होती है, उन्हीं कारणों से वणों का सोम, सूर्य ग्रीर ग्राग्निस्वरूप होना भी सिद्ध होता है। यही इसका निष्कर्ष है। इससे यह भी सिद्ध होता है कि हश्यमान चराचरात्मक जगत् से विल्ह्यण ही वाङ्मय जगत् की सत्ता है। एक बात ग्रीर है कि 'इदं तिई ग्रव्याकृतमासीत् ततो नामरूपाभ्यामेव व्याक्रियत ग्रसो नामायिमदं रूप इति'—इस श्रुति से भी यही सिद्ध होता है कि रूपसृष्टि से नाम (शब्द) सृष्टि ग्रिवरिक्त हो है। इसका रहस्य है—

'ग्रसौ नामायमिदं रूपः' इस शुति से नाम ग्रीर रूप में कुछ विशेषता प्रतीत होती है। कारण यह है कि एक में अदम् शब्द का श्रीर दूसरे में इदम् शब्द का प्रयोग है। उसमें भी एक जगह 'इदंरूपः में 'इदं रूपं' यस्ये यह बहुबीहि समास है, दूसरे में केवल 'असी नाम' यह असमस्त ही पद है। नाम ओर रूप दोनों के एक होने पर 'श्रयमिदं नाम' ऐसा ही पाठ युक्त होता। अनुमान किया जाता है कि जिस प्रकार 'पूर्णमदः पूर्णमिदम्' इत्यादि श्रुति में परोज्ञ के लिए अदस् शब्द और प्रत्यज्ञ के लिए इदम् शब्द का प्रयोग किया गया है, उसी प्रकार समस्त श्रुतिवाक्यों में परोज्ञ के लिए ग्रदस् शब्द ग्रौर प्रत्यज्ञ के लिए इदम् शब्द का प्रयोग ही युक्त प्रतीत होता है। इसीलिए, यहाँ भी उपर्युक्त श्रुति से नाम परोज्ञ और रूप प्रत्यज्ञ है, यही निश्चित किया जाता है। एक बात और है- इदंरूप:' में 'इदं रूपं यस्य' = यह है रूप जिसका, इस प्रकार बहुबीहि करने से ऐसा प्रतीत होता है कि जिसका यह रूप है, उसका अभिमानी उसके श्रतिरिक्त कोई श्रवश्य है। श्रौर, नाम के व्याकरण में 'श्रसी नाम' यह देखने से यह नामस्वरूप है, ऐसी प्रतीति होती है। उसमें भी 'श्रसी' इस विशेषण से वह परोच्च ही है, यह भी प्रतीत होता है। इससे यह निश्चित किया जाता है कि सृष्टि के पहले नामरूप के स्पष्टीकरण न होने से अन्याकृत शब्द का वाच्य जो मायोगिधक ब्रह्म है, उसी से 'नामरूपे व्याकरवा ए।' इस प्रकार की इच्छा से नामरूप के स्पष्टीकरण-लच्चण जो सृष्टि है, उसकी उत्पत्ति हुई है। श्रर्थात्, ब्रह्म <mark>द्दी नाम ( वाङ्मय ) जगत् के उपादानभूत नामात्मक स्त्रीर रूप-जगत् के उपादान-</mark> भूत रूपात्मक स्वरूप को ग्रहण करता है। श्रुति भी कहती है-- 'द्वे एव ब्रह्मणो रूपे नाम रूपञ्च,' अर्थात् ब्रह्म के दो ही रूप हैं - नाम श्रीर रूप।

ईसीलिए, इस समय भी स्थूल कार्यों में नाम और रूप की ही स्पष्टता उपलब्ध होती है। श्रुति भी यही बात कहती है—'तिद्दमप्येति नामरूपाभ्यामेव
व्याक्रियते ग्रसी नामायिमदं रूप इति'। इस स्थिति में—जब उपादानभूत ब्रह्म ने
ही नामात्मक एवं रूपात्मक इन दो रूपों को धारण किया है, तब उसका कार्यभूत जीवात्मा के भी एक प्रत्यस्च, ग्रर्थात् रूपात्मक ग्रीर दूसरा परोस्च, ग्रर्थात् नामासमक ये दो रूप स्वतः सिद्ध हो जाते हैं। इनमें वह ब्रह्म भौतिक शारीर (रूप) से
भूतादि कार्य करता है श्रीर रूप-रहित नामात्मक शारीर से ग्ररूप-शब्दसाध्य
कार्य करता है।

#### श्रात्मा तथा परमात्मा के तीन स्वरूप

ख्यमात्मा वाङ्मयः मनोमयः प्राण्मयश्च—यह श्रुतिवाक्य चिन्मय श्रात्मा के तीन स्वरूप बताता है। प्राण्मय रूप स्थूल, मनोमय सूक्ष्म श्रीर वाङ्मय स्कूमतर है। प्राण्मय स्थूल शरीर की रज्ञा करता है, मनोमय सूक्ष्म शरीर की श्रीर वाङ्मय कारणशरीर की रज्ञा करता है। यही स्वरूप सर्वदा निश्चयात्मक बुद्धि से संयुक्त रहता है, श्रूर्थात उसी स्वरूप से कुछ निश्चित कर प्रकाशित करता है श्रीर दूसरे के प्रकाशित को निश्चित करता है। एक बात श्रीर है कि प्राण्मय रूप श्रचिरविनाशी, मनोमय, प्रलय-पर्यन्त स्थायी श्रीर वाङ्मय-स्वरूप तो महाप्रलय-पर्यन्त स्थायी है। केवल श्रात्मा के ही तीन शरीर नहीं होते, परमात्मा के भी तीन शरीर होते हैं। परमात्मा का जो प्राण्मय शरीर है, वह महाप्रलय-पर्यन्त रहता है, मनोमय स्वरूप प्रलय-पर्यन्त श्रीर ब्रह्म का जो वाङ मय-स्वरूप है, वही नित्य, श्रविनाशी है।

इससे यही सिंख होता है कि ब्रह्म का अंशभूत जो आत्मा है, उसके मनोमय रूप का ही नाम जीव है। जो वाङ्मय-स्वरूप है, वही स्कोट शब्द से बोधित होता है। यही उकत जीवात्मा का जो वाङ्मय स्वरूप है, जो स्कोट शब्द का वाच्य है, वही लौकिक शब्दों के रूप में परिएत या मासित होता है। इसी प्रकार, परमात्मा का जो वाङ्मय स्वरूप है। वही वैदिक शब्दों के रूप में परिएत होता है, और वही वेद शब्द का वाच्य है। इसी कारए वेदों के परिवर्त्त में मनुष्यों का अधिकार नहीं है। यही वाङ्मय ब्रह्म का शरीर स्कोट शब्द का वाच्य होता है। यही वाङ्मय स्वरूप मूलाचार आदि तत्-तत् स्थानों में आभिव्यक्त होता है। यही वाङ्मय स्वरूप मूलाचार आदि तत्-तत् स्थानों में आभिव्यक्त होता है। यही प्रकार का है, केवल उपाध के भेद से भिन्न-सा प्रतीत होता है। उक्त रीति से शब्दब्रह्मात्मक जो रव है, वही सव्चिदानन्द-स्वरूप है,

त्रीर तमस्त शब्दमय जगत् का उपादान होकर प्राणियों के मूलाधार में श्रिम-व्यक्त होता है। शास्त्रकारों ने भी कहा है—

> स तु सर्वत्र संस्यूतो जाते भूताङ कुरे पुनः। आविभवति देहेषु प्राणिनामर्थविस्तृते॥

पाञ्चभौतिक शरीर के उत्पन्न होने पर उसमें सर्वत्र श्रनुस्यूत (ब्याप्त) जो रव है, वह संस्कृत वायु के वश में होकर मूलाधार में श्रिभब्यकत होता है।
मूलाधार में वायु की उत्पत्ति शास्त्रकारों ने बताई है—

देहेऽपि मूलाधारेऽस्मिन् समुद्यति समीरण इत्यादि ।

कहने की इंच्छा करनेवाले पुरुषों की इंच्छा से उत्पन्न जो प्रयत्न है, उसी से मूलाधारस्थ पवन संस्कृत होता है। उसी संस्कृत वायु से सर्वत्र व्यापक रूप से अवस्थित रव-रूप जो शब्दब्रह्म है, वह मूलाधार में ही अभिव्यक्त होता है।

जब वही शब्दब्रह्म (परा वाक) नाभिन्पर्यन्त श्राई हुई संस्कृत वायु से नाभिदेश में श्रिभिन्यक्त होता है, तब प्रकाशात्मक, सामान्य स्वन्द-रूप शब्दब्रह्म मन का विषय होकर पश्यन्ती शब्द का वाच्य होता है, श्रिथांत् वही पश्यन्ती वाक् है। जब हृदय-पर्यन्त श्राई हुई उसी संस्कृत वायु से हृदय-देश में श्रिभिन्यक्त होता है, तब हिरएयगर्भ शब्द का वाच्य होता है श्रीर निश्चयात्मक बुद्धि से एह्ममाण होकर मध्यमावाक कहलाता है। वही मुख, कएठ श्रादि स्थानों में श्रिभिन्यज्यमान होकर वैखरी शब्द का वाच्य होता है, श्रिथांत् उसे वैखरी वाक् कहते हैं। श्राचार्यों ने लिखा है—

मृ्लाधारात् प्रथममुदितो यस्तु भावः पराख्यः
परचात्परयन्त्यथ हृदयगो बुद्धियुङ् मध्यमाख्यः।
वक्त्रे वैखर्यथ रुरुदिवोरस्य जन्तोः सुपुम्णा
बद्धस्तस्माद् भवति पवनप्रेरितो वर्णसंज्ञ।।
परवाङ् मृलचक्रस्था परयन्ती नाभिसंस्थिता।
हृदिस्था माध्यमा ज्ञेया वैखरी कण्ठदेशगा॥ (वा० प०)

इन श्लोकों का भाव उपर स्पष्ट हो चुका है।

#### शब्दब्रह्म या स्फोट का भेद श्रौपाधिक

उपर्युक्त प्रमाणों से यही सिद्ध होता है कि जिस प्रकार ब्रह्म के चार स्वरूप कल्पित किये गये हैं—१. निष्कल, २. ईश्वर नाम का सकल, ३. हिरण्यगर्भ और ४. विराट्स्वरूप, उसी प्रकार शब्दब्रह्म (स्कोट) के भी चार स्त्ररूप शास्त्रों में बताये गये हैं—जैसे, १. निविकल्पक ज्ञानरूप परा, २. सिविकल्पक ज्ञानरूप परयन्ती, ३. स्कोटरूप मध्यमा और ४. कार्यरूप वैखरी। यहाँ एक बात और भी जान लेनी चाहिए कि स्कोट नामक शब्दब्रह्म के चार स्वरूप होने पर भी परा और पश्यन्ती का प्रत्यज्ञ योगियों को ही समाधि में निर्विकल्पक और सिवकलाक रूप में होता है। वह साधारण मनुष्यों की बुद्धि का विषय नहीं है। इसी कारण मध्यमा नाद से अभिव्यक्त होकर ही वह साधारण जनों की बुद्धि का विषय होता है, और 'स्फुटित अर्थः यरमात' = जिससे अर्थ स्फुटित होता है (अर्थात् प्रतीत होता है) इस ब्युत्पित्त से भी उसी को आधुनिक वैयाकरण स्कोट मानते हैं। जिस प्रकार, 'आत्मा आत्मान आत्मान जानाति' यहाँ एक ही आत्मा उपाधि के भेद से कर्त्ता, कर्म और करण भी होता है, और उपाधि के भेद से भिन्न होता हुआ भी एक ही आत्मशब्द से व्यवहृत होता है, उसी प्रकार स्कोटात्मा वस्तुतः एक ही होकर भी मूलाधार आदि स्थानरूप उपाधि के भेद से भिन्न होता हुआ भी एक ही आत्मशब्द से व्यवहृत होता है, उसी प्रकार स्कोटात्मा वस्तुतः एक ही होकर भी मूलाधार आदि स्थानरूप उपाधि के भेद से भिन्न होता हुआ भी स्कोट-तत्त्व एक ही प्रकार का है, और वही शब्दब्रह्म और नित्य है।

वैखर्या हि कृतो नादः परश्रवस्त्रगोचरः। मध्यमया कृतो नादः स्फोटव्यञ्जक उच्यते॥ (वा० प०)

इसमें मध्यमा नाद से अभिन्यक्त शब्द को ही जो स्कोट का अभिन्यंजक बताया गया है, वह मध्यमा वाक्-रूप स्कोट के केवल स्फुटत्व का प्रतिपादन करने के लिए ही, न कि परा पश्यन्ती के स्कोटत्व के निशकरण के लिए । वस्तुतः, सब नाद एक ही स्कोट तस्व के अभिव्यञ्जक होते हैं।

#### शब्दब्रह्म के तीन स्वरूप

इस सन्दर्भ से यही सिद्ध होता है कि वैखरी-रूप जो शब्द है, वह स्थूल है,
मध्यमा रूप सूक्ष्म, और (पश्यन्ती-रूप सूक्ष्मतर है। शब्दब्रह्म के तीन शरीर
(स्वरूप) स्थूल, सूक्ष्म और सूक्ष्मतर क्रमशः अध्म, मध्यम और उत्तम अधिकारियों
के विषयभूत हैं। जिस प्रकार आत्मा का पाञ्चभौतिक शरीर स्थूल, लिङ्गशरीर, सूक्ष्म और अविद्याविशिष्ट कार र शरीर 'सूक्ष्मतर माना गया है और क्रमशः
स्थूल शरीर के अधिकारी साधारण पामर, सूक्ष्म शरीर के अधिकारी विद्वान
पिछत और सूक्ष्मतर शरीर के अधिकारी योगीजन माने गये हैं, उसी प्रकार स्थारस्वरूप भगवान् शब्दब्रह्म के विषय में भी समक्षना चाहिए।

इसीलिए, वैखर्यात्मक समस्त वैदिक या लौकिक मन्त्र स्थूल मितवाले पामर अधिकारियों की पूजा के उपकरण माने गये हैं, मध्यमा-रूप मध्यमाधिकारियों के लिए और पश्यन्ती परा-रूप उत्तमाधिकारी योगियों के लिए हैं। इसी रहस्य को भगवान श्रीकृष्ण ने परम भक्त उद्धव के प्रति प्रकारान्तर से कहा है—

> स एष जीवो विवरप्रसूतिः प्राणेन घोषेण गुद्दां प्रविष्टः। सनोमयं सूक्ष्मसुपेत्य रूपं सात्रा स्वरो वर्णं इति स्थविष्टः॥

इसका तालार्य है, वही अपरोज्ञ जीव (ईश्वर) विवर में, अर्थात् आधारादि चहों में प्रस्ति (अभिन्यक्ति) के सहश है। वही परा नाम के नादवान् वायु के साथ गुहा में (आधारादि चक्कों में) प्रविष्ट हो कर क्षमशः स्वाधिष्ठान, मिण्पूरक चक्कों में जाता है, तब मनोमय और स्कृप रूप को प्राप्त कर पश्यन्ती और मध्यमा शब्द का वाच्य होता है। बाद में वक्त्र (क्एठदेश) में पहुँचकर मात्रा = हस्व आदि, स्वर = उदात्तादि और वर्ण = अकार आदि स्वरूप में परिण्त होकर अत्यन्त स्थूल रूप में वैखरी नाम से प्रसिद्ध होता है। अति भी कहती है—

> चत्वारि वाक्परिमिता पदानि तानि विदुर्बोद्धणा ये मनीषिसः। गुहा त्रीसि निहिता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति॥(य० वे०)

वाक् (वाणी) के अभिन्यक्त होने के चार स्थान कल्पित किये गये हैं:
आधार, नाभि, हृदय और करठ। इन चार स्थानों में क्रमशः परा, पश्यन्ती,
मध्यमा और वैखरी वाणियों की अभिन्यक्ति होती हैं। उनको अध्यात्मकुशल
मनीषी विद्वान् ब्राह्मण ही जान सकते हैं। उनमें प्रथम तीन तो गुहा = आधार,
नाभि और हृदय में ही निहित रहने के कारण बाह्य दृष्टि के विषय नहीं होती; और
दुरीय (चतुर्थ) वैखरी नाम की वाणी को मनुष्य बोलते हैं। अर्थात्, वही
वैखरी वाक् साधारण मनुष्यों के लिए अर्थ की बोधिका होती है। चक और
उनके स्थानों का विवेचन योगशिखोधिनषद् आदि अनेक उपनिषदों में किया
गया है। इनके अतिरिक्त योगचिन्तामणि, योगकणिका आदि अनेक
आधुनिक अन्थों में भी इसका पूर्ण विवेचन किया गया है। जिज्ञासुओं के उपकार
के लिए पक्रत में उपयोगी होने से यहाँ भी संद्येप में उसका निर्देश कर देना
उचित प्रतीत होता है।

#### वर्णों की ग्रभिव्यक्ति का स्थान : षट्चक्र

मनुष्य-शरीर में छह चकों की कल्पना आचार्यों ने की है। वे हैं मूलाधार, स्वाधिष्ठान, मिण्पूर, अनाहत, विशुद्ध और आजा। कहा भी हैं:—

मूलाधारः स्वाधिष्ठानं मिणपूरकमेव च।
श्रनाहतं विश्रद्धाल्यमाज्ञाषट्चकमुच्यते॥
मूलाधारे लिङ्गमूले नाभौ च हृदिकएठके।
श्रुवोर्भध्ये ब्रह्मरन्ध्रे चक्राणि चिन्तयेत् क्रमात्॥

मूजाधार आदि जो छह चक्र बताये गये हैं, उनका ध्यान इन्हीं स्थानों में करने का विधान आचायों ने बताया है। इसी को प्रकारान्तर से आभियुक्तों ने कहा है—

या सा मित्रावरुणसदना दुश्चरन्ती त्रिषष्टि— वर्णानन्तःप्रकटकरणैः प्राणसङ्गात् प्रसूते। तां पश्यन्तीं प्रथममुदितां मध्यमां बुद्धिसंस्थाम् वाचं चके करणविशदां वैखरीक्च प्रपद्ये॥

यहाँ 'मित्रावरुण्सदना' पद से मूलाधारस्थ परा नाम के वाक् का ही बोध होता है, यही दितीयरादान्त 'प्रस्ते' किया का कर्तु पद है। तात्पर्य यह है कि मूलाधार में रहनेवाली जो परा नाम की वाक्शिक्त है, वही प्राणवायु की सहायता से उसके साथ ही उठती हुई त्रिषष्ट (६३) वणों को उत्तन्न करती है। उनमें प्रथम उत्तन, अर्थात् नामिदेश में अभिन्यक्त होने पर पश्यन्ती और हृदय-देश में अभिन्यक्त होने पर मध्यमा पद का वाच्य होती है। वही जब मुख में आकर दूसरों के अवण का विषय होती है, तब वैंखरी कही जाती है।

### वर्णों की संख्या का विवेचन

अब ६३ वर्ण किस प्रकार और कौन-कौन हैं, इसका विवेचन पाणिनि के अनुसार आगे दिखाया जाता है—

स्वराः विशितिरे हश्च स्पर्शानां पञ्चविशितः । यादयश्च स्मृता हाष्ट्री चत्वारश्च यमाः स्मृताः ॥ श्रजुस्वारो विसर्गश्च क्रक्रपौ चापि पराश्रयौ । दुष्पृष्ठश्चापि विज्ञेयो लृहारः प्लुत एव च॥ स्वर्यते = शब्यते ब्यञ्जनम् अनेन इति स्वरः, इस ब्युत्पत्ति से स्व धातु से करण में अच् प्रत्यय करने पर 'स्वर' शब्द बनता है। इसका तात्पयं है, जिसकी सहायता से व्यञ्जनों का स्पष्ट उच्चारण हो, वही स्वर है। अथवा 'स्वेन राजते' इस ब्युत्पत्ति से स्वयम्, अर्थात् किसी की सहायता के विना ही जो स्पष्ट उच्चरित हो, उसको स्वर कहते हैं। वे स्वर २१ प्रकार के हैं—अ, इ, उ और ऋ ये चार वर्ण इस्व, दीर्घ और प्लुत के मेद से १२ प्रकार के होते हैं। लुकार का दीर्घ नहीं होता। इस मत में हस्व ही लुकार है। ए, ऐ, ओ और औ इन चार वर्णों के हस्व नहीं होते, इसलिए वे दीर्घ प्लुत के मेद से प्रकार के होते हैं। ये सब मिलकर २१ प्रकार के हुए। इसी अभिप्राय से आचार्य ने कहा—'स्वराः विश्वति-रेकश्च' इति।

'स्पर्शानां पञ्चित्रिशतिः'=स्पर्श १५ प्रकार के होते हैं— क. ख. ग. घ. के क. से प. फ. ब. म. म. के मकार तक २५ वर्ण स्पर्श कहे जाते हैं। ये पचीसों वर्ण कएठ, जिह्वामूल, तालु, मूर्झा, दन्त छौर छोछ इनके स्पर्श से ही छामिन्यकत होते हैं, इसीलिए ये सार्श-वर्ण कहे जाते हैं। इस प्रकार, पूर्व के २१ के साथ जोड़ने से २५ + २१ = ४६ होते हैं। य. र. ल. व. ये छन्तःस्थ कहे जाते हैं। स्पर्श छौर ऊष्मा के अन्तर (मध्य में) रहने से इनका नाम छन्तःस्थ है। श. घ. स. इ. को ऊष्मा कहते हैं। ये दोनों द हैं। पूर्व के ४६ के साथ जोड़ने पर ५४ होते हैं। इनके छातिरिक्त चार यम हैं। 'छानन्त्यान्तसंयोगे मध्ये यमः पूर्वगुणः', अर्थात् क ख्ग घूइन छान्त्य वर्णों से परे यदि घ. म. ङ. ए. न. हों, तो मध्य में पूर्ववर्णों के सहश ही एक वर्ण छा जाता है, उसी को यम कहते हैं। यह छौदबिज का मत है। इनके श्रतिरिक्त नारद ने भी कहा है—

श्रनन्त्यरच भवेत् पूर्वी ह्यन्तरच परतो यदि । तत्र मध्ये यमस्तिष्ठेत् सवर्णः पूर्ववर्णयोः ॥ वर्गान्त्यान् शषद्यैः सार्द्धमन्तःस्थैर्वाऽपि संयुतान् । दृष्ट्वा यमा निवर्त्तन्ते श्रादेशिकमिवाध्वगाः॥

इसका ताल्पर्य यह है— अनन्त्य क. ख. आदि वर्ण पूर्व में हो और ङ. ज. आदि अन्त्य वर्ण पर में हो, तो मध्य में पूर्ववर्ण के सदश ही यम नाम का एक वर्ण आ जाता है। श. ष. स. के साथ यदि वर्ग के अन्त्य वर्ण हों अथवा य. र. ल. व. के साथ हों, तो उनको देखकर यम उसी प्रकार लौट जाते हैं, जैसे आदेशिक को देखकर पान्थ। इन दोनों आचायों के मत से यम को आगम भी माना

गंया हैं। परन्तु, पाणिनि इनको वर्ण के अतिरिक्त ही मानते हैं। इस प्रकार, इन सबको मिलाकर ५८ वर्ण होते हैं।

इनके श्रांति हत — 'हर्म नुसर्ति श्रांतुम्बित इति श्रांतुम्बारः, इसे व्युत्पत्ति से श्रानुस्वार का यह श्रार्थ होता है कि जो स्वर का ही श्रानुसरण करे, श्रायांत् स्वर के विना न रहे। 'दन्त्यमूलः स्वरानुगः' यह श्रानुस्वार के लक्षण में श्राता है। विसर्ग — 'विविधं सुज्यते ज्ञिष्यते इति विसर्गः' इसे व्युत्पत्ति से इसका यह श्रायं होता है कि जिसमें श्रानेक प्रकार के इस्त का प्रक्षेप किया जाय। देखा जाता है कि वैदिक मन्त्रों के उच्चारण में, विसर्ग के उच्चारण में श्रानेक प्रकार से इस्त का प्रक्षेप किया जाता है। ' क पी चापि पराश्रयी'— श्रार्थात्, श्राकार-प्रकार श्राश्रय है जिसका, इस व्युत्पत्ति से के प्रवद से जिह्नामूलीय श्रीर उपध्यानीय का ग्रहण होता है।

च शब्द से अनुस्वार और विधर्ग का यहण होता है। इस प्रकार, पूर्व के प्रद वर्णों में ४ मिलाने से ६२ वर्ण होते हैं। जो वर्णों को ६३ मानते हैं, वे वर्णों में प्लुत लुकार मिला देते हैं—'लृकार: प्लुत एव च'। कोई ६४ वर्ण भी मानते हैं, उनके मत में 'अनुस्वारों विधर्गश्च' ऐसा पाठ माना जाता है, अर्थात् हस्व स्वर के साथ हस्व और दीर्घ स्वर के साथ दीर्घ अनुस्वार दो माने जाते हैं। इस प्रकार ६४ वर्ण होते हैं। इससे 'त्रिषष्टिः चतुःषष्टिर्वा वर्णाः शम्भुमते मताः' यह सिद्धान्त सिद्ध होता है। ये समस्त वर्ण उसी शब्दब्रह्मस्वरूप स्कोट के (जिसको परा शक्त, परा वाक आदि शब्दों से भी कहते हैं) परिवारमूत हैं। दूसरे शब्दों में ये समस्त वर्ण उसी स्कार के विवर्त या परिणाम माने जाते हैं। योगशिखो-पनिषद् में इसी का विवेचन प्रकारान्तर से इस प्रकार किया गया है:

परा वाक् से वाङ्मय जगत् की सृष्टि—

यत्रमस्यं चिदाख्यातं यत् सिद्धीनाञ्च कारसम्। येन विज्ञातमात्रेण जन्मबन्धात् प्रमुच्यते॥ नादः शब्दब्रह्मे ति परमो शक्तिः स्वाधारा विन्दुरूपिखी।। मूलाधारगता सूक्ष्मबोजादिवाङ्कुरः । नादः तस्यामुत्पद्यते तां पश्यन्तीं विदुर्विश्वं यया पश्यन्ति योगिनः॥ घोषो गर्जत्पर्जन्यसन्निभः। **ठय**ज्यते हृद्ये सुरेशान मध्यमेत्यभिधीयते॥ स्थिता तत्र

प्राणित च स्वराख्येन प्रथिता वैखरी पुनः।
शाखापल्तवरूपेष ताल्वादिस्थानघट्टनात्।।
अकारादिक्कारान्तान्यक्रराणि समीरयेत्।
अक्रोभ्यः पदानि स्युः पदेभ्यो वाक्यसम्भवः।।
सर्वे वाक्यात्मका मन्त्रा वेदशास्त्राणि कृतस्तराः।
पुराणानि च काव्यानि भाषाश्च विविधा अपि॥
सप्तस्वराश्च गाथाश्च सर्वे नादसमुद्भवाः।
एषा सरस्वती देवी सर्वभूतगुहाशया॥
वायुना वह्नियुक्तेन प्रेय्यमाणा शनैः शनैः।
तद् विवर्त्तपर्देवीक्येरित्येवं वर्त्तते सदा॥

(यो० शि० उप०)

तालर्यं यह है कि जो सन्न सिद्धियों का कारण, नमस्कार करने योग्य चित् नाम की पराशक्ति है ( जो स्कोट शब्द का वाच्य है ), जिसके विज्ञान-मात्र से मनुष्य जन्म मरण के बन्धन से छुटकारा पाता है, वही अज्ञर (अविनाशी) परम नाद शब्द का वाच्य शब्दब्रह्म कहा जाता है, वही परमार्थ में स्कोट है। वही मूलाधार में रहनेवाली बिन्दुरूपिणी अनन्याश्रित ( जो अन्य के आश्रित न हो ) शकि है। उसी में ईच्च णात्मक वायु के वश से जब ह्योभ पैदा होता है, तब मिणिपूर में सूक्ष्म बीज से ब्राङ्कुर के समान नाद्ध्विन उलक होती है। उसी को पश्यन्ती कहते हैं, जिसके द्वारा योगीजन विश्व को देखते हैं। हृदय में स्थित अनाइत चक में जब मेवध्वनि के समान घोष अभिव्यक्त होता है, तब वह मध्यमा वाक् कहा जाता है, यहीं पर ऋर्ध का बोध होता है। जब करउदेश (विशुद्धाख्य चक ) में स्वरनामक प्राण्वायु के ज्ञाघात से श्रिभिव्यक्त होता है, तब कर्ण्ड, तालु, मूर्डा, दन्त श्रीर श्रोष्ठ स्थानों में श्रिभिव्यक्त होकर शाखापल्लव के रूप में <mark>अकार से ज्ञकार-पर्यन्त अज्ञरों को उत्पन्न करता है। अज्ञरों से पद</mark>्रश्रीर पद से वाक्य बनाता है। इस प्रकार समस्त मन्त्र वाक्यात्मक ही हैं। तात्पर्य कि समस्त वेद, शास्त्र, पुराण, काव्य, नाटक, इतिहास, सात स्वर, समस्त गाथा—ये समस्त वाङ्मय जगत् उक्त स्कोटात्मक नाद से ही उत्पन्न होते हैं, समस्त प्राणियों के गुहा (मूलाधार) में रहनेवाली वही परा नाम की सरस्वती (वाणी) देवी त्राग्निसंयुक्त वायु से प्रेरित होकर तद्विवत्त<sup>°</sup>-पदों त्र्योर वाक्यों के रूप में परिसात

होती है। इसी प्रकार वर्ण, पद और वाक्यों के द्वारा सकल वाङ्मय सर्ग का प्रादुर्भाव होता है। यही इसका रहस्य है।

इन्हीं सबका विवेचन भगवान् वेदव्यास ने भी भागवत के द्वादश स्कन्ध में

समाहितात्मनो ब्रह्मन् ब्रह्मसः परमेष्ठिनः। वृत्तिरोधाद्विभाव्यते॥ हदाकाशादभूत्रादो यदुरासनया ब्रह्मन् योगिनो मलमात्मनः। द्रव्यक्रियाकारकाख्यं धूत्वा यान्त्य**पुन**र्भवम् ॥ ततोऽभूत्त्रिवृद्गेङ्कारो योऽव्यक्तः प्रभवः स्वराट् । यत्तिल्लङ्गं भगवतो ब्रह्मसः परमात्मनः॥ शासोति य इमं स्फोटं सुप्तश्रोत्रे च शून्यहक्। ये**न वाग्** व्यज्यते यस्य व्यक्ति**राकाश आ**त्म**नः ॥** स्वधाम्नो ब्रह्मसः साज्ञाट् वाचकः <mark>परमात्मनः ।</mark> सर्वमन्त्रीयनिषद् वेदबीजं सनातनम्॥ तस्य ह्यासँस्त्रयो वर्षा <mark>अकाराद्याकुरुद्वह ।</mark> धार्यन्ते यैस्रयो <mark>भावाः गुर्खानामर्</mark>थवृत्तयः॥ तेनाचरसमाम्नायमसृजद् भगवानजः । श्चन्तःस्थोष्मस्वरस्पर्शंह्वस्वदीर्घोदिलत्त्रसम् ॥ तेनासौ चतुरो वेदान् चतुर्भिर्वदनैर्विभुः। सव्याहतिकान् सोङ्कारान् चतुर्दोत्रविवच्चया।।

इन श्लोकों का तार्लर्य श्रीधराचार्य श्रादि के अनुसार इस प्रकार है—
सर्जन-शिक्त-विशिष्ट प्रादिपुरुष भगवान् प्रजापित के समाहितिचित्त होने
पर उनके हृदयाकाश से एक नाद उत्पन्न हुआ। वही नाद सकत वाङ्मय जगत्
(शब्दमय जगत्) का उपादान होकर वृत्ति के रोध करने पर विभावित होता है,
स्रार्थात् कान को बन्द करने पर विदित होता है। उस नाद की उपासना से योगी
स्रापने श्रम्तःकरण के द्रव्यिकयाकारक नामवाले मलों को धोकर श्रपुनर्भव,

श्रर्थात् मोच्च प्राप्त करते हैं। नाद की उपासना करने पर योगियों के हृदयं में हंस लच्चाम का ज्ञान उत्पन्न होता है। उस ज्ञान से मनुष्य श्रपने द्रव्य (श्राधिमौतिक), किया (श्राध्यात्मिक) श्रौर कारक (श्राधिदैविक) इन तीनों प्रकार के मलों का नाश करता है। नाद की उत्पत्ति श्रौर उपासना का प्रकार यहाँ शास्त्रोक्त विधि से जिज्ञासुश्रों के लाभ के लिए दे देना उचित प्रतीत होता है। योगशास्त्रों में लिखा है:

### नाडियों का विवेचन ग्रीर कुण्डली का स्थान

गुद्ध्वजान्तरे कन्दम् उत्सेघाद् द्वयङ्गुलं विदुः। तस्माद् द्विगुखविस्तारवृत्तरूपेख शोभितम्॥ नाड्यस्तत्र समुद्भूताः मुख्यास्तिस्रः समर्थिताः । इडा वामस्थिता नाडी पिङ्गला दिच्चियो मता।। तयोर्मध्यगता नाडी सुष्म्या वंशमध्यगा। पादाङ्ग्रष्टद्वयं जाता शिफाभ्यां शिरसा पुनः ।। समापना सूर्यसोमाग्निकपिकी। ब्रह्मस्था**नं** <mark>तस्या मध्यगता नाडी चित्राख्या योगिवल्लभा ॥</mark> व्रह्मरन्ध्रं विदुस्तस्यां पद्मसूत्रनिभं परम्। मतभेदादनेकधा ॥ द्याघाराँश्च विदुस्तत्र प्राहुरमृतानन्दकारणम् । दिव्यमार्गमिदं श्राधार्यन्दमध्यस्थं त्रिकोएमतिसुन्दरम् ॥ विद्युल्लताकाशकुग्डली परदेवता। कृतिजीवसमाश्रिता ॥ सप्ताहिभोगसदशी हंसः प्राराश्यो नित्यं प्रारा नाडीसमाश्रयः। <mark>श्राघारादुद्गतो वायुः य</mark>थावत् सर्वदेहिनाम् ॥ देहं संव्याप्य नाडीभिः प्रयाणं कुरुते बहिः। श्रङ्गुष्टाभ्यामुभे श्रोत्रे तर्जनीभ्यां विलोचने ।। नासार्न्ध्रे मध्यमाभ्यामन्याभिर्वदनं दृढम्। समनुस्मरन्।। बद्धवात्मप्रासमनसामेकत्वं

धारयेन्महतं सम्यग् योगोऽयं योगिवल्लभः।
नादः सञ्जायते तस्य क्रमादभ्यसतः शनैः॥
मत्तभृङ्गाङ्गनागीतसदृशः प्रथमो ध्वनिः।
वंशिकास्थाऽनिलापूर्षः वंशध्वनिसमोऽपरः॥
पवमभ्यसतां पुंसां संसार्ध्वान्तनाशनम्।
ज्ञानमुत्पद्यते तत्र हंसल्ल्ल्णमुत्तमम्॥ (यो० क०)

इन रहस्यमय श्लोकों का भावार्थ संद्येप में यह है-गुद और लिज्ज के बीच में दो श्रङ्गुलि परिमास की एक नाडी है। उसके द्विगुस विस्तार एक गोलाकार वृत्तरूप से सुशोभित कन्द है, जिसे आधारचक्र भी कह सकते हैं। वही कन्द समस्त नाडियों का केन्द्र है, अर्थात् वहीं से सब नाडियाँ निकली हुई हैं। उनमें तीन नाडियाँ मुख्य हैं—इडा, पिक्कला श्रौर सुषुम्णा। इडा वामभाग में, पिङ्गला दिज्ञ्णभाग में ब्रौर सुषुग्णा उन दोनों के मध्य में पृअदेशस्थ वंशाख्य नाडी में स्थित है। वह दोनों पैरों के क्रॅंगूठे से मस्तक के जटा-पर्यन्त व्याप्त है। सूर्य, चन्द्र श्रीर श्रग्निरूपिणी वही नाडी (मुषुम्णा) ब्रह्मस्थान (सहस्रार) पर्यन्त फैली हुई है। उसी सुषुम्णा के मध्य में एक चित्रा नाम की नाड़ी है, जो योगियों की परमबल्लमा, अर्थात् परमिया है। उसी चित्रा नाडी के मध्य में पद्मस्त्र के सदृश श्रत्यन्त सूक्ष्म एक ब्रह्मरन्ध (छिद्र) है। उसी में अनेक मतभेदी से श्राधारचकों की कल्पना की जाती है। यही अमृतानन्द के कारण दिव्यमार्ग कहा गया है। आधारचक के (कन्द के) मध्य में एक अत्यन्त सुन्दर त्रिकोण है, उसी में विद्युत् की लता के समान परादेवता कुएडली, श्रर्थात् कुएडलिनी शक्ति का वास है। वह कुएड जी भूत सोए हुए सर्प के फण के समान जीवाश्रित है। वही प्राण के रूप में समस्त नाडियों को व्यास कर हंस-रूप में प्रकट होती है। हंस नित्य प्राणाश्रय है श्रीर [प्राणनाडियों के समाश्रित है। जब सब प्राणियों के श्राधार (मूलाधार) से प्राण वायु उद्गत होता है; श्रर्थात् ऊपर की श्रोर उठता है, तव नाडियों के द्वारा देह को नाड़ियों को व्याप्तकर बाहर प्रयाण करता है। अर्थात, इंसरूप में भीतर त्राता-जाता है। हकार से बाहर जाता है ब्रौर सकार से भीतर प्रवेश करता है। श्रन्यत्र भी लिखा है-

> हकारेण बहिर्याति सकारेण विशेत् पुनः। हुंस इत्यचरद्वन्द्वं जीवो जपति सर्वदा॥

श्रर्थात्, इकार से बाहर प्राणवायु का गमन होता है श्रीर सकार से भीतर। इस प्रकार, 'इंस' इस दो श्रद्धरवाले मन्त्र का जीव सदा जप करता है।

इसके बाद इंसल बण ज्ञान होने का साधन बताते हैं—'श्रङ्ग ष्टाभ्या-मित्यादि' से—दोनों श्रॅगूठों से दोनों श्रोत्र को, दोनों तर्जनियों से दोनों श्राँखों को, दोनों मध्यमाश्रों से नाक के दोनों रन्धों को, दोनों श्रनामिकाश्रों श्रोर दोनों कनिष्ठाश्रों से मुख को दृढ बाँधकर श्रात्मा, प्राण श्रीर मन के एकत्व का श्रनु-स्मरण करता हुश्रा एवं वायु को धारण करता हुश्रा जो शनै: शनै: श्रम्यास करता है, उसके नाद उत्पन्न होता है। पहला नाद भ्रमियों के गीत के समान प्रतीत होता है, बाद में वंशीध्विन के समान, उसके बाद बाँस के छिद्र में परिपूर्ण होती हुई वायु की ध्विन के समान नाद होता है। यह योगियों का परम वल्लम योग है। इसके श्रम्यास करनेवाले को सांसारिक श्रजान का नाशक इंसल ज्ञण ज्ञान उत्पन्न होता है।

योग के इन श्लोकों को ध्यान से देखने पर यही मालूम होता है कि जिस प्रकार ईश्वर ही प्रकृति और पुरुष इन दो रूपों को धारण करता है, उसी प्रकार पूर्वोक्त नाद ही इंस इन दो वणों के रूप में परिणत होता है। इसमें भी सः 'प्रकृति' रूप है और 'हं' पुरुष। लिखा भी है—'हं पुमान प्रकृतिस्तु सः', हं पुरुष और सः प्रकृति रूप है। प्रकृति सदा पुरुष के आश्रय में रहती है। जब प्रकृति पुरुषभाव को प्राप्त करती है, तभी 'सो ऽहं' भाव को प्राप्त होती है। एक बात और भी है कि सो ऽहम में सकार और हकार दोनों उपाधि हैं। इनका लोप होने पर 'ओ अम्' रहता है, यहाँ ओ में आका पूर्व रूप करने पर ओम् बचता है। इसी को अन्यत्र भी इस प्रकार कहा गया है—

पुरुषं स्वाश्रयं मत्त्रा प्रकृतिर्नित्यमास्थिता।
यदा तद्भावमाप्नोति तदा सोऽहमियं भवेत्॥
सकारार्षं हकारार्षं लोवियत्वा ततः परम्।
सन्धं कुर्यान् पूर्वेह्नपं ततोऽसौ प्रस्वो भवेत्॥

श्रथात्, प्रकृति पुरुष को श्राश्रित कर नित्य ठहरी हुई है, जब प्रकृति तद्भाव (पुरुषभाव) को प्राप्त करती है, तब सोऽहम् हो जाती है। देखा भी जाता है कि 'हंसो' 'हंसो' के बार-बार उच्चारण से सोऽहम् की प्रतीति होने लगती है। 'सोऽहम्' में सकार-हकार दोनों उपाधियों को हटा देने पर श्रो + श्रम् बचता है। यहाँ श्रो + श्रम् में पूर्वरूप सन्धि करने पर श्रोम् यह प्रणव हो जाता है। इस कथन से यही प्रतीत होता है कि मो हा थियों के लिए ईश्वर के ज्ञान के समान ही प्रण्व की भावना भी उपयोगी होती है। कहा भी है—'ग्रात्मभे : स्थितो योगी भावयेत् प्रण्वं सदा।'

'ततोऽभूत त्रिवृदोङ्कारः' के त्रिवृत् का अर्थ होता है त्रिमात्र = तीन मात्रा का । अ, उ, म्. यही तोन मात्राएँ हैं। कएठ, श्रोष्ठ ग्रादि से उच्चार्यमाण जो थ्रोङ्कार है, उसका वर्षंसमाम्नाय (य इ उ ण् इत्यादि) में यन्तर्भाव नहीं है, इसलिए सूक्ष्म रूप से उसका विशेषण देते हैं- 'श्रव्यक्तप्रभवः स्वराट्'। श्रव्यक्तः प्रभवः = उत्पत्तिर्यस्य, अर्थात् जिसकी उत्पत्ति अन्यक्त (प्रकट नहीं) है, इस श्रभिषाय से कहते हैं--'स्वराट', श्रर्थात् स्वतः हृदय में प्रकाशमान (प्रकाशित होनेवाला ) है। कार्य से दिखाते हैं 'यत्तिल्लॅंक्न' भगवतो' इत्यादि। जो स्कोट नाम का प्रण्व भगवान् परमात्मा का लिङ्ग, अर्थात् साचात् गमक है। (म्रोमित्येकाचर वहा इत्यादि श्रुति भी इसमें प्रमाण है। जिसका बोधक स्फोट है, वह परमात्मा कौन है ? इस अशिक्षा का उत्तर दिया गया है- भूगोति य इमं हतोटम'-- अर्थात् जो इस स्कोट को मुनता है। इसका तालर्य है कि सकल-ह्य जगत के कारणीमृत जो परमात्मा है, उसी की शक्ति की इस प्रकार सम्भावना हो सकती है कि अिल्ल वाङ्मय जगत् (शब्दमय जगत् ) के उपादानभृत स्कोट सुन सके। यहाँ एक बात और भी शातव्य है कि मनुष्य जिस प्रकार पिता आदि से संकेतित अपना नाम सुनता है और सुनकर उसकी प्रशंसा के प्रसन्न होता है, उसी प्रकार परमात्मा भी अन।दिसिंख अपने नामभत स्कोटात्मक श्रोङ्कार को सुनता है श्रीर प्रसन्न होता है। यदि कहें कि जीव ही इस स्फोट को सुनता है, तब इस ग्रापत्ति का उत्तर देते हैं- 'सुप्तश्रोत्रे च शन्यदृक'। अर्थात्, कान मूँदने से श्रोत्र के श्रावृत्तिक होने पर भी जो सुनता है। जीव के सनना, देखना आदि जो व्यापार हैं, वे तो इन्द्रियों के अधीन हैं। सो जाने पर इन्द्रियों की वृत्ति के अभाव में वह सुन नहीं सकता, इसी अभिप्राय से परमात्मा का विशेषण कहते हैं 'शुन्यहक' = शुन्ये अवृत्तिकेऽपि इन्द्रियवर्गे हक ज्ञानं यस्य सः, अर्थात् इन्द्रिय वर्गी के शुन्य (अरुत्तिक) होने पर भी हक (ज्ञान) है जिसका । इसका यह तालार्य है कि परमात्मा इन्द्रियों की सहायता के विना ही सत्र ज्ञान रखता है। जीव ऐसा नहीं है; क्यों कि उसका ज्ञान इन्द्रियों के ही ब्राधीन है। श्रृति भी कहती है — 'पश्यत्यचत्तुः स शृणोत्यकर्णः'। वह परमात्मा विना आँख के देखता है श्रीर विना कान के सुनता है। इसी अति के आधार पर महात्मा तुल वीदाव ने भी कहा है—'बिनु पग चलै सुनै बिनु काना, कर बिनु कर्म करै विधि नाना।' सोता हुआ मनुख्य पुकारने पर जो जग जाता है,

वहाँ भी वह मनुष्य नहीं सुनता है; क्योंिक उसकी इन्द्रियों का व्यापार उस समय नहीं रहता है। इसलिए, यही कल्पना की जाती है कि उसके हृद्यस्थ जो ईश्वर हैं, वही उसको सुनकर जगा देते हैं।

# स्कोटात्मक घोङ्कार से ही वाङ्मय-सृष्टि

श्रव यह स्कोट कौन है, इस जिज्ञासा का उत्तर दिया गया है—'येन वाक् व्यव्यते, श्रर्थात् जिस श्रोङ्कार नामक स्कोट से वाक् ( वृहती ) प्रकट होती है, जिस स्कोट की श्रिभिव्यक्ति परमात्मा के हृदयाकाश से होती है, जो स्कोट श्रपना श्राश्रय परब्रह्म परमात्मा का साज्ञात् वाचक है श्रोर परमात्मा के श्रंशभूत समस्त देवताश्रों का भी वाचक है। इसी श्रिभिप्राय से कहते हैं—'सर्वमन्त्रोपनिषद्' श्रादि । समस्त मन्त्रों का उपनिषद्, श्रर्थात् रहस्य श्रीर वेदों का बीज है, श्रर्थात् श्रादिकारण है। इसी श्रिभिप्राय से महाकवि कालिदास ने कहा है—'भणवश्रक्षन्दसा-मिन', श्रर्थात् जिस प्रकार प्रण्य वेद का श्रादि कारण है। वह बीज होने पर भी श्रविकारी है। इसी श्रिभिप्राय से कहते हैं—'सनातनम्' — सदा एक रूप रहनेत्राला। ब्रह्मरूप होने के कारण स्कोट का भी यह सब विशेषण् सम्यक् उपपन्न हो जाता है।

श्रव उसी स्कोट से समस्त व्यावहारिक प्रपन्न की उत्पत्ति कहते हैं—
'तस्य धासन्' इत्यादि । उस स्कोटात्मक श्रोङ कार के श्र उ म् ये तीन वर्ण हैं, जो तीन संख्यावाले पदार्थों को धारण किये हुए हैं । उन तीन संख्यावाले पदार्थों के वही कारण श्रीर प्रकाशक हैं । 'गुणानामर्थवृत्तयः' से उन्हीं पदार्थों का कथन किया गया है । गुण = सत्त, रज श्रीर तमः नाम = ऋग्, यजु, सामः श्रथं = भूलोंक, सुवलांक, स्वलोंकः वृत्ति = जाग्रत्, स्वप्न श्रीर सुष्ठित । ये ही तीन संख्यावाले पदार्थ हैं । इसका विवेचन उपनिषदों में किया गया है । वृसिहतापिनी में इस प्रकार कहा है — ऋग्वेद, जाग्रदवस्था भूलोंक, ब्रह्मा, विश्व, विराट श्रीर सृष्ठि श्रकार का श्रथं है । यजुर्वेद, स्वप्नावस्था, विष्णु, तेजस, हिरण्यगर्भ श्रीर स्थित ये उकार के श्रथं हैं । सामवेद, सुषुप्त्यतस्था, स्वलोंक, महेश्वर, प्राज, श्रव्याकृत श्रीर प्रलय ये मकार के श्रथं हैं । शिवमिहम्नस्तोत्र में श्राचार्य पृष्यदन्त ने भी इसी श्रीमिन्नाय से कहा है—

त्रयीं तिस्रो वृत्ती स्त्रभुवनमथो त्रीनिष सुरान् अकाराच वैर्सीस्त्रिभिरविद्धत्तीर्स्सविकृति इत्यादि । उपर्युक्त रलोक से भी उपर्युक्त ही अर्थ सिद्ध होता है। इन्हीं तीन (अ, उ और म्) वर्णों से अन्त्रसमामनाय की सृष्टि सनातन भगवान करते हैं कीना ज्ञरसमामनाय मित्यादि' से। इसी का विवेचन आगे किया गया है—'अन्तः-स्थोधमस्वरस्पर्शहस्वदीर्घादिल ज्ञ्यम्' इत्यादि। अन्तःस्थ = य. र. ल. व.; कामा = श. ष. स. इ.; स्वर = अ. आ आदि; स्पर्श = क. ख. ग. घ के क से प. फ. ब. भ. के म. तक; हस्व-दीर्घ = अ. आ. इ. ई; आदि शब्द से क प्रू और ज्ञा का प्रहण किया जाता है।

श्रागमशास्त्र में भी लिखा है--

स्वराः घोडश विज्ञेयाः स्पर्शास्तु पञ्चिविशतिः। श्रन्तः स्थाश्चापि चत्वारः कष्माणश्चापि तन्मिताः॥ जिह्नामृतीयकश्चैक इत्येवं वर्णसंहतिः। एवं वर्णा द्विपञ्चाशन्मातृकायामुदाहृताः॥ चकारन्त्वागमाचार्याः बैजार्थमिषकं विदुः। तच्चो। तच्चो। तच्चो। इति।

त्रर्थ स्पष्ट है। इन्ही श्रद्धारमाम्नायों से ज्याहृति श्रौर श्रोङ्कार के साथ समस्त वेदों का श्राविर्भाव होता है। इस भागवत सन्दर्भ से मुनि का यह श्रिमप्राय स्चित होता है कि जिस प्रकार भगवान् पहले पाँच भूतों की सृष्टि करते हैं, बाद में उन्हीं भूतों से श्रपने श्रंश चैतन्यविशिष्ट कारणशरीर श्रीर सूक्ष्मशरीर के साथ ही पाञ्चमीतिक जन्नमाजङ्गमात्मक स्थूल देह की रचना करते हैं, उसी प्रकार स्कोट नामवाले भगवान् प्रणव भी श्रकार से च्वार-पर्यन्त मातृका-रूप में परिणत होते हैं, श्रीर उन्हीं मातृकाश्रों से कारण-रूप प्रणव के साथ ही महाज्याहृत्यात्मक सूक्ष्मशरीर से मिलकर तत् तत् मन्त्ररूपात्मक स्थूलशरीर को धारण करते हैं। यह रहस्य श्रागमशास्त्रों के परिशीलन करने से विद्वानों को भली, भाँति विदित हो जाता है।

यही विषय भगवान् श्रीकृष्ण ने भी उद्भव से स्पष्ट कहा है-

शब्दब्रह्म सुदुर्बोधं प्राणेन्द्रियमनोमयम् । श्रमन्तपारं गम्भीरं दुर्विगाह्मसमुद्रवत् ॥ मयोपवृंहितं भूम्ना ब्रह्मस्मानन्तशक्तिना । भूतेषु घोषरूपेस विसेष्रांव लक्ष्यते ॥ यथीर्षनाभिः हृद्यादूर्णामुद्वमते मुखात् । श्राकाशाद् घोषवान् प्राणो मनसा स्पर्शरूपिषा ॥ छन्दोमयोऽमृतमयः सहस्त्रपद्वीं प्रभुः । श्रोङ्काराद् व्यञ्जितस्पर्शस्वरोष्मान्तःस्थभूषिताम् ॥ विचित्रभाषाविततां छन्दोभिश्चतुकत्तेरैः । श्रानन्तपारां बृहतीं सृजन्त्यान्तिपते स्वयम् ॥ (भाग०, स्कं० १२)

इसका भाव यह है कि हे उद्धव! प्रणव नाम का शब्दब्रहा (स्कोट)
स्थूल-सूक्ष्म भेद से दो प्रकार का है। उनमें लोकिक स्थूल रूप का ही व्याख्यान
किया गया है। सूक्ष्म रूप तो स्वरूप छोर छर्थ से भी दुर्विज्ञेय ही है। उनमें
स्वरूपत: दुर्विज्ञेयत्व दिखाने के लिए कहते हैं— 'प्राणेन्द्रियमनोमयम्'। प्राण्मय,
इन्द्रियमय छोर मनोमय ये तीनों सूक्ष्म ही हैं। इनमें भी प्राण्मय परा-रूप है,
मनोमयपश्यन्ती-रूप छोर इन्द्रियमय मध्यमा रूप है। कारण यह है कि मध्यमारूप ही वाक्, छथांत् शब्द का छाभव्यव्यक्त होता है। इसलिए, उसमें वाक्
इन्द्रिय ही प्रधान है। एक बात छोर है कि समिष्ट प्राण्मय छोर मनोमय तो
निर्विशेष (विशेषगून्य) होने के कारण देश छोर काल के परिच्छेद से रहित है।
इसी छाभप्राय से कहते हैं—'अनन्तपारम्' (जिसका पारावार नहीं है)।

श्रर्थतः दुर्विज्ञेयत्व दिखाने के लिए कहते हैं—'गम्मीरम्', जिसका श्रर्थ है निगृह, श्रर्थात् छिपा हुश्रा, जिसमें मित प्रवेश न करे। इसी श्रिमप्राय को व्यक्त करने के लिए कहते हैं—'समुद्रवत्' = समुद्र के समान दुर्विगाह्य। इस स्ट्रम स्वरूप को मनीषी ही समक सकते हैं। इस श्रिमप्राय से कहते हैं—'मयोपवृंहितं भूम्ना'—सक श्रन्तर्यामी से उपवृंहित, श्रर्थात् श्रिधित है। यद्यपि श्रन्तर्यामी होने से श्रन्तःस्थ (भीतर रहनेवाला) है, तथापि परिच्छेद-रिहत है। इस तात्तर्य से कहते हैं—'भूम्ना' = व्यापकेन श्रर्थात् व्यापक होने से। श्रिधिता होने पर भी श्रविकारी है, इस श्रिमप्राय को 'ब्रह्मणा' पद व्यक्त करता है श्रर्थात् सब प्रकार के विकारों से शून्य। श्राविष्कृत होने पर भी 'नियन्ता' है, इस श्रिम्पाय से विशेषण देते हैं—'श्रनन्तशक्तिना' = जिसकी शक्ति का श्रन्त नहीं है। 'भूतेषु घोषरूपेण' = सब प्राणियों में घोष (नाद) रूप से मनीषियों को लिखत होता है। श्रत्यन्त सूक्ष्म होने पर भी दर्शन का विषय है, इसमें दृशन्त

देते हैं— 'विसेपूर्णतन्तुरिव' इति । जिस प्रकार विस—कमलनाल में स्क्ष्म रूप से ऊर्णतन्तु रहता है, श्रीर बहुत स्क्ष्म दृष्टि से देखा जाता है, उसी प्रकार स्कोट— तत्त्व भी प्राणियों के हृदय-प्रदेश में श्रत्यन्त स्क्ष्म रूप से रहता है, श्रीर स्क्ष्म दृष्टि से ही मनीषियों, की दृष्टि (दर्शन) का विषय होता है। इस प्रकार, स्कोट- तत्त्व के स्क्ष्म स्वरूप का दिग्दर्शन कराया गया है।

### बृहती (वैखरी) वाणी का विस्तार

स्रागे बृहती वाक् (वेंखरी) का उत्पत्ति-प्रकार दृशान्त के साथ कहा जाता है। जैसे-'यथोर्णनाभिः हृदयादूर्णामुद्वमते मुखात्, जिस प्रकार ऊर्णनामि (कीटविशेष) अपने मुख से ऊर्णा का वमन करता है, उसी प्रकार वैखरी की ु उत्पत्ति होती है । भाव यह कि वह मकड़ी जिस प्रकार स्त्रपने हृदय-प्रदेश से ऊर्गा (सूत) को मुख द्वारा बाहर प्रकट करती है, उसी प्रकार 'प्रमु' परा नामशीले भगवान् 'प्राण्' = प्राणोपाधिक शब्दब्रह्म (स्कोट) स्वयम् अमृतमय होने पर भी स्पर्शरूपी मन के साथ छन्शेमय = वेदमूर्त्ति के रूप में ग्रिभिब्यक्त होता है। इह स्पर्शमहरण उपलक्ष्ण है । 'स्पर्शादीन् = वर्णान् रूपयित = संकल्पयित इति स्पर्शादीन्, तेन', 'अर्थात् स्पर्श, अन्तःस्थ, ऊष्म, स्वर आदि वर्णों को पश्यन्ती रूप से जो संकल्पित करता है। बोपवान् = नादोपादानवान् — प्रर्थात् जिसका उपादान नाद है। वह वाचक रूप भगवान् स्होटब्रह्म हृदयाकाश से मुख के द्वारा ही बृहती वाक् को 'सुजति'-श्रभिव्यक्त करता है। इसी बृहती की श्रभिव्यक्ति के लिए विशेषण दिया गया है 'सहस्रपदवीम्' = अनेक मार्गवाली। 'श्रोङ्काराद् व्यक्तिन-स्वर्शं इत्यादि कथन इसी बात के स्वष्टीकरण के लिए है। न्त्रोङ्कार = मध्यमानाद से अभिव्यक्त होनेवाले स्कोट से उरस्, करठ, तालु, श्रोष्ठ आदि के संयोग से स्रभिन्यञ्जित स्रीर स्वर्श, स्वर, ऊष्म, स्रन्तःस्थ स्रादि से भूषित (यह बृहती का ही विशेषण है )। यहाँ श्रोङ कार शब्द से हृदय में रहनेवाला सूक्ष्म स्कोट ही श्रमियेत है, श्रकारादि रूप नहीं। क्योंकि, वे तो कएठादि के संयोग से उत्पन्न ध्विन के अभिन्यङ्ग्य हैं। 'विचित्रभावितताम्', प्रर्थात् विचित्र प्रकार के लौकिक-वैदिक भाषात्रों से वितत, श्रर्थात् विस्तृत, 'खु-दोभिशचनुस्तरै':-उत्तरोत्तर चार-चार अज्ञर जिनमें अधिक हैं, इस प्रकार के छुन्दों से उपलज्ञित। वैदिक छन्द इसी प्रकार के होते हैं। इस प्रकार 'श्रनन्तपार'-जिसका पारावार नहीं हैं, ऐसी बृहती (वाएी) को पूर्वीक्त स्फोट ब्रह्म ही उत्पन्न करता है और पुनः अन्तकाल श्राने पर अपने में ही स्वयम् उपसंहार कर लेता है।

उपर्युक्त सन्दर्भ का सारांश यह है कि प्राणियों के धर्म-ग्रंधर्म की निमित्त मानकर भगवदिच्छाशक्ति के बल से जीवों के भोग के लिए सत्तव की न्यूनता में तमोगुणप्रधान प्रकृति से समस्त जगत् के उपादानभूत आकाश, वायु. तेज, जल श्रौर पृथिवी ये पाँच भूत उत्पन्न होते हैं। इसी प्रकार, भगवदिच्छा से ही लोकों के उद्धार श्रीर श्रात्मसात् करने के जिए वाचकरूप प्रख्व ब्रहा 'स्फोट' से ही जीवों के ज्ञान के लिए सत्त्वगुणप्रधान प्रकृति से समस्त वाङ्मय जगत् के उपादानभूत अज्ञरसमाम्नान्य-रूप अकारादि मातृका वर्णों का प्रादुर्भाव होता है। पुनः प्राणियों के लिए ही स्थूल शरीर श्रादि की त्रावश्यकता होती है, तो इसकी सिद्धि के लिए जिस प्रकार भगवान् उन आकाशादि पञ्चभूतों का पञ्चीकरण करते हैं, उन्हीं पञ्चीकृत भूतों से, जो समस्त जगत् के उपादानभूत हैं, समस्त ब्रह्माएड उत्पन्न होता है, जिस ब्रह्माएड में चौदह भुवन, प्राणियों के भोग के लिए ब्रन ब्रादि, ब्रौर उन लोकों के उचित शरीर भी उन्हीं कृत भूतों से उलक होते हैं, उसी प्रकार समिलित मातृकावणों से महेश्वर की आज्ञा से प्राणियों के शान-प्रकाश के लिए ही महान् वेदराशिरूप वाङ्मय ब्रह्माएड का आविर्माव होता है। जिस शब्दमय ब्रह्मागढ में क्रोङ्कार ख्रौर मातृका के साथ सकल कार्यां के साधक श्रीर विशुद्ध श्रात्मप्रकाशक मन्त्रों का श्रीर साथ ही तत्-तत् धर्मों के प्रतिपादक रूप विधि और अर्थवाद आदि का भी पादुर्भाव होता है।

इससे यह भी निश्चित होता है कि रूप जगत् का भौतिक जगत्, ब्रह्माएड, और नाम जगत् का वाङ्मय (शब्दमय) ब्रह्माएड आश्रय है। उसमें भी जिस प्रकार परमात्मा ही अन्नमय, प्राण्मय, मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय कोशों से आवृत होकर जब अविद्या के वश में आ जाता है, उस समय वही चेतन सुल-दुः व का अनुभन करता हुआ लोक में जीव शब्द से व्यवहत होता है, उसी प्रकार जीवों के उद्धार के लिए तथा पञ्चकोशों से उन्मुक्त कर आत्मससत् करने के जिए स्वयं परमात्मा ही अन्नमय स्थूल शारीरात्मक कोश में विशुद्ध स्वरूप से आधारचक में प्रतिष्ठित होकर अपनी अचिनत्य शक्ति कुण्डलिनी के द्वारा हृदयस्थ स्वात्मा को प्रकाशित करता हुआ सकल शब्दों के परमार्थमूत जो आत्मस्वरूप ब्रह्म है, उसका वाचक होने से स्कोट शब्द से उसका व्यवहार शब्दब्रह्मोयासक करते हैं। इस स्थिति में वाच्यरूप आत्मा के आतिरक्त बाचकरूप स्कोट प्रतीत होता है। दोनों में पारमार्थिक अभेद का व्यवहार कारण-दृष्टि से ही किया जाता है। जैसे, जिस विशुद्ध ब्रह्म से वाच्य आत्मा का प्राहुर्भाव होता है, उसी ब्रह्म से वाचक स्कोट का भी आविर्माव हुआ है, इसी कारण दोनों में अभेद का भी व्यवहार किया जाता है।

### श्रात्मा ग्रौर स्फोट में वाच्य-वाचकभाव सम्बन्ध का व्यवस्थाप<mark>न</mark>

आतमा और स्फोट में वाच्य-वाचक भाव:सम्बन्ध होता है। यह क्यों होता है ? श्रीर कीन वाच्य तथा कीन वाचक है, इसका समाधान दिया जाता है। सर्वव्यापक परमात्मा का इस स्थूल शारीर में भी एक निश्चित स्थान महर्षियों ने कल्पित किया है। जैसे —

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्शेऽजुन तिष्ठति। भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्राह्नढानि सायया।।

है श्रर्जुन ! ईश्वर सब भूतों को श्रपनी माया से यन्त्रारूढ के समान युमाता हुश्रा समस्त प्राणियों के हृदय-प्रदेश में रहता है । इसका रहस्य यही प्रतीत होता है कि विज्ञानमय कोश ईश्वर का उपादान होने से श्रस्पन्त स्वच्छ है । इसलिए विज्ञानमय कोश के श्राकार में ईश्वर का परिणाम या भान (श्रध्यास) होना सम्भव है श्रीर विज्ञानमय कोश हृदय प्रदेश में ही रहता है । इसी कारण भगवान का हृदय-प्रदेश में रहना शास्त्रसम्भत है । इसी श्रभिपाय से महर्षि याज्ञवल्क्य ने श्रास्मस्वरूप की उपासना के लिए कहा है —

द्वासप्तितिसहस्राणि हृदयाद्भिनिःसृता । हिताहिता नाम नाड्यः तासां मध्ये शशिप्रभम्॥ मण्डलं तस्य मध्यस्थ आत्मा दीप इवाचलः। स ज्ञेयः तं विदित्वेह पुनराजायते न तु॥

तालर्य यह कि, कदम्ब के कैसर के समान हितकर होने से हिता, और अहितकर होने से अहिता नाम की ७२ हजार नाडियाँ हृदय से निकलकर सर्वत्र व्याप्त हैं। उनमें सुषुम्णा नाडी के मध्य हृदय-प्रदेश में आत्मा का आश्रयभूत एक कमल की कल्पना योगियों ने की है। उसी कमल में निश्चल दीप के समान आत्मा की स्थिति बताई गई है, जिसको जानकर मनुष्य आवागमन से रहित हो जाता है। वह हृदयस्थ कामल अधोमुख (जिसका मुख नीचे की श्रोर हो) बताया गया है। विष्णुस्मृति में लिखा है—'अवाङ मुखस्य हृत्पद्मस्य मध्ये दीपवत् पुरुषं ध्यायेत्' अर्थात् नीचे की श्रोर मुखवाले कमल के मध्य में निश्चल प्रदीप के समान प्रकाशमान आत्मा का ध्यान करे। एक बात और भी ध्यान देने येग्य है कि हृदयस्थ कमल के अधोमुख होने के कारण वहाँ रहनेवाली आत्मा की रिशम सदा नीचे की और ही जाती है, हसीलिए आत्मस्वरूप के साह्यास्कार के लिए

शास्त्रकारों ने इन्द्रियों की अन्तः प्रवण्ता की अपे ज्ञा बताई है। यही कारण है कि आत्मा का अंशभूत यह जीव भी नाभि के अधोमार्ग से ही माता के हृदय में प्रविष्ट होकर पुनः उसी प्रकार भौतिक शरीर धारण कर अधोमार्ग से ही बाहर आता है। यही सकल प्राणियों की आत्मा का साधारण स्वरूप है।

परन्तु शब्दब्रह्मस्य स्तोट का दूसरा ही स्थान शास्त्रकारों ने निश्चित किया है। उक्त सुषुम्णा नाडी के मध्य में पद्मस्त्र के समान एक श्राधारचक है (जो अमृतानन्द का कारण है)। उस अस्यन्त सुन्दर तिकीण, श्राधारचक में विद्युत्नला के समान कुण्डलिनी शक्ति-सम्पन्न स्वात्मा का प्रकाशक होने से सर्वार्थवाचक परमेश्वर ही जीव के समान स्कोट शब्द का वाच्य होता है। श्राधारचक में रहनेवाला जो चतुर्दल कमल है, वह सदा ऊर्ध्वमुख ही रहता है। इसी कारण उसमें विद्यमान स्तोट भी सदा ऊर्ध्वमुख ही रहता है, यह सिद्ध होता है। इसलिए, सब अन्त्ररों का प्रादुर्भाव भी मुख के ही द्वारा होता है, श्रीर उपरितः अवण-इन्द्रिय के द्वारा ही शरीराभ्यन्तर हृदय-प्रदेश में प्रवेश भी देखा जाना है। इससे यह सिद्ध होता है कि ऊर्ध्वमुख आधारचक (पद्म) में स्थित जो स्कोट है, श्रीर उपर हृदय प्रदेश में स्थित अधोमुख द्वादश दलवाले कमल में स्थित जो स्त्राह है, उन दोनों में प्रकाश्य-प्रकाशकभाव सम्बन्ध ही हो सकता है।

इससे एक बात और भी स्पष्ट हो जाती है कि एक ही चैतन्य 'ब्रह्म' केवल स्थान के भेद होने से ही अर्थ और शब्द रूप में वाच्य और वाचक दोने। हो जाता है। परन्तु, एक सन्देह यहाँ और रह जाता है कि आधारचक में रहने-बाहा हो चैतन्य वाचक होता है और हृद्यस्थित कमल में रहनेवाला चैतन्य वाच्य, इसका क्या कारण है ? इसका समाधान यह है कि हृद्यस्थित आत्मा का तैज व होता प्रायः सब शास्त्रों का सम्मत और विद्वानों को मान्य है। उपनिषदों में भी लिखा है—

> निस्सरन्ति यथा लोहपिण्डात्तप्तात् स्कुलिङ्गकाः । सकाशादात्मनस्तद्वत् श्चात्मानः सम्भवन्ति हि ॥

श्रर्थात्, जिस प्रकार तपाये हुए लोहपिएड से स्फुलिङ निकलते हैं, उसी प्रकार हृदयस्य श्रात्मा से भी श्रात्मा निकलते रहते हैं, इसी श्रभिपाय से स्क्ष्म शरीराभिमानी श्रात्मचैतन्य की तैजस संज्ञा समस्त वेदान्तशास्त्रों में वर्णित है श्रीर ऊर्ध्वमुल श्राधारचक में स्थित चैतन्य का वायवीय होना समस्त श्राचार्य

श्रीर योगियों ने माना है। लिखा भी है—'हंसः प्राणाश्रयो नित्यम्' इत्यादि । स्रार्थात्, श्राधार पद्मिरिथत हंस (चैतन्य) सदा प्राणावायु के श्राश्रित रहता है, इसीलिए वैदिक वैयाकरणों ने प्रातिशाख्य में कहा है—'वायुः खात् शब्दस्तत्'— स्राकाश से वायु उत्पन्न होता है, वही शब्द है। श्रृति भी कहती है—'वायोरेवायं मिहमात्रयीलज्ञणः।' श्राथित्, वायु को ही यह मिहमा है, जो त्रयीलज्ञण (वेद-राशि) है; इसीलिए स्कोट से उत्पन्न शब्दों को वायु का व्यक्ष्य होना त्राचायों ने बताया है। वायवीय चैतन्य श्रीर तैजस चैतन्य श्रीर तैजस चैतन्य शिका प्रक्षित्र होना निश्चित होता है। प्रकाशक श्रीर तैजस चैतन्य श्रात्मा का प्रक्षंश्य होना निश्चित होता है। लोक में भी देखा जाता है कि मुख के फूत्कार-वायु से ही श्रिनि को प्रकाशित किया जाता है। इससे यह निश्चित होता है कि—

स्थान के भेद, श्रीपाधिक स्त्ररूप के भेद श्रीर ऊर्ध्व श्रीर श्रधोगित के भेद के कारण वाच्य-वाचक जो श्रात्मा श्रीर स्कोट हैं, उनमें वस्तुतः व्यवहार-दशा में भेद ही रहता है। इसी श्रिमिपाय से प्रणयक्ष्मी स्कोट का जप श्रीर उसके श्रर्थ (ब्रह्म) की भावना (ध्यान) ही पतञ्जिल ने योगशास्त्र में बताई है—'तज्जपस्तदर्थ-भावनम्' श्र्यात् उस प्रणव का जप श्रीर उसके श्रर्थ (ब्रह्म) का ध्यान करना चाहिए। यह तो पहले ही बताया जा चुका है कि स्कोट का ही नाम प्रणव है, स्कोट श्रीर प्रणव में कुछ भी भेद नहीं है। यहाँ यह श्रिमिसन्ध है।

#### चेतन-अवेतन का विचार

चेतन और अचेतनात्मक इन दोनों प्रकार की सृष्टि चिदात्मा (ब्रह्म) से ही होती है, तो भी जड़ात्मक प्रकृति के उपाधि-प्रधान होने से अचेतनत्व-व्यवहार अपि चित्-प्रधान होने से चेतनत्व-व्यवहार, ये दो प्रकार के व्यवहार उपान होते हैं। इस अवस्था में 'अतो बुढ़ी चिराभासः विस्पष्टं प्रतिभासते'—इसी कारणबुद्धि में चित् (चैतन्य) का प्रतिभास (आभास) विस्पष्ट भासित होता है। इस र्शात से विज्ञानमय कोश-विशिष्ट में ही यह चेतन है, इस प्रकार का व्यवहार लोक में होता है। जहाँ विज्ञानमय (बुद्धिमय) कोश नहीं है, वहाँ अचेतन (जड़) का व्यवहार होता है, जैसे घट, पट आदि, और उसके उपादान पृथिवी आदि में 'यह अचेतन है', इस प्रकार का व्यवहार होता है। इसी कारण चेतन शक्ति ईश्वरीय मानी जाती है। जड़वान दो प्रकार के होते हैं—पृथिवी, जल आदि जो उपादान हैं, वे ईश्वरीय माने जाने हैं और पृथिवी आदि उपादान से होनेवाले जो घट अदि कार्य हैं वे मनुष्यादि जीवकृत माने जाते हैं और वे अनित्य हैं।

इसी प्रकार, परमात्मा के वाचक चैतन्य से अर्थवान् श्रीर अनर्थक दोनों प्रकार के सब्दों की सृष्टि सम्भव नहीं हैं। कारण यह है कि वास्तविक अर्थवान् शब्द वही हो सकता है, जो वास्तविक परमार्थ का वोधक हो ग्रीर जिसका शब्दस्वरूप नियत, अर्थात् अपरिवर्त्त नीय हो। और, जो अनियत शब्दस्वरूप है, वह अपारमार्थिक अर्थ घट-पट आदि का बोधक होने से वास्तविक पारमार्थिक अर्थ का बोधक नहीं माना जाता है और इसीलिए अनर्थक भी कहा जाता है। इसमें विशेषता यही है कि पारमार्थिक बहास्वरूप का प्रतिपादन करने के लिए जो अर्थवान् शब्दों के समुदाय हैं, उनका उपादान भी अर्थवान् और अन्य प्रकार की विज्ञासण रचना से अलङ्कृत है और सकल साधारण शब्दों के उपादानमृत जो वर्ण हैं, वे अन्य प्रकार की रचना से विशिष्ट हैं, यह विल्ज्ञ्सण बात है। ये दोनों प्रकार के उपादान प्राकृत या ईश्वरीय हैं, यह मानना ही होगा।

### मातृका-स्वरूप का वर्णन

अब उनमें उत्पन्न और सकल शब्दों के कारणभूत जो मानुका-रूप वर्ण हैं (जो साधारण हिंद से अनर्थक प्रतीत होने पर भी पृथिवी, जल आदि पञ्चभूतों के समान सकल शब्दों का कारण होने से वस्तुत: सार्थक ही हैं) उनके प्रादुर्भाव के क्रम का शास्त्रानुसार पहले वर्णन किया जाता है, बाद में परमार्थवाचक शब्दों के रचना-क्रम का वर्णन किया जायगा। समक्ता यह है—

स्तोट तो यथार्थतः प्रणवरूप ही है श्रीर प्रणव का प्रादुर्माव ब्रह्म से ही होता है, श्रर्थात् जिस ब्रह्म से ईश्वर को द्वार मानकर (ईश्वर के द्वारा) श्राकाश वायु, तेज, जल, पृथिवी श्रादि सकल रूपमय सृष्टि के उगदानमूत पञ्चमूतों का श्राविर्माव होता है, उसी प्रकार उसी ब्रह्म से प्रणव को द्वार मानकर (प्रणव के द्वारा) श्रकार से चकार पर्यन्त पचास वर्णों का प्रादुर्माव हुश्रा है।

श्रभियुक्तों ने लिखा है —

श्वादिचान्ता इमे वर्षाः सम्भूताः परमात्मनः । द्वारीकृत्य प्रस्मवकं सर्वशब्दस्य वारसम् ॥ श्वकारात् स्वरसम्भूतिः स्पर्शसृष्टिककारतः । श्वन्तःस्थोष्म तकारासां मकारात्सम्भवो मतः ॥ स्वराः षोडश विज्ञेषाः स्पर्शास्तु पञ्चविंशतिः । श्वन्तःस्थाश्च तथोष्मास्। वेदवेद्सिताः स्मृताः ॥ च्चकारी वर्णसंयोगस्योपलच्चमीरितः । ह्रस्वदीर्घावुभौ भेदावनाद्यौ हि प्रकीर्तितौ॥ सुत उत्पत्तिकालीनोऽतः पाश्चात्यो विधीयते।

इनका तालर्य यह है कि श्रकार से च्रकार-पर्यन्त जो पचास वर्ग हैं, जो समस्त शब्दमय जगत् के कारण हैं, उनका प्राहुर्माव उसी पूर्वोक्त ब्रह्म से प्रण्व के द्वारा हुशा है। 'श्रोम' इस प्रण्व में श्र, उ, म ये तीन वर्ण हैं। उनमें श्रकार से स्वर (श्र, श्रा, इ, ई इत्यादि), उकार से स्वर्श (क से म तक) श्रीर मकार से श्रन्तःस्थ, ऊष्म तथा चकार का प्राहुर्माव हुशा है। स्वर सोलह, स्वर्श पचीस, श्रन्तःस्थ चार, ऊष्म चार श्रीर चकार एक—ये सब मिलाकर ५० वर्ण होते हैं। समस्त संयुक्त वर्णों का उपलच्च चकार है। स्वर में जो हुस्व, दिर्घ श्रादि भेद हैं, वे श्रनादि हैं। प्लुत उत्पत्तिकालीन होने से पाश्चात्य (पीछे का) माना गया है। ये ही पचास वर्ण समस्त वाङ मय जगत् के उपादानकारण माने गये हैं।

# व्यापक वर्णों का स्थूजशरीर में आविर्भाव-प्रकार

स्थुलशरीर में व्यापक वर्णों का जिस प्रकार त्राविर्माव होता है, उसका वर्णन संदोप में शास्त्र।नुसार इस प्रकार है—

पहले बताया जा खुका है कि मूलाधारचक में भगवान् स्कोटब्रह्म का निवास है, जिनकी रिश्मयाँ ऊपर की श्रोर जाती हैं। उस ऊर्ध्वरिश्मवाले भगवान् स्कोट के महिमा-प्रदर्शन के लिए तथा सकला के ब्यवहारार्थ इस स्थूल-शरीर में मूलाधार से ललाटस्थ श्राज्ञाचक तक पूर्वोक्त जो चक्र बताये गये हैं, उन्हीं चक्रों में वणों के श्राविर्माव के लिए योगियों ने उन वणों के श्राश्रयीभूत कमलों की कल्पना की है। स्कोट की जो वायवीय रिश्मयाँ हैं, वे मूलाधार से उद्गत होकर (ऊपर उठकर) उन्हीं पद्मपत्रों में वर्णमाव को प्राप्त करती हैं, श्रावित्त वर्णाक्तों में परिणत हो जाती हैं। बाद में कण्ठ, तालु श्रादि स्थानों के श्राभिवातों से विभिन्न रूपों में मुख के द्वारा प्रादुर्भूत होती हैं। पुनः श्रोताश्रों की श्रोत्रे न्द्रियों के द्वारा भीतर प्रविष्ट होकर उन पद्मपत्रों में स्थित वर्णों के द्वारा ही श्रपने मूलकारण स्कोट में लीन हो जाती हैं। यही वर्णों के श्राविर्माव का कम है।

# वर्णों के ग्राश्रयीभूत पदमपत्रों का निर्देश

चंकों में जो पद्म बताये हैं, उनका निर्देश करना जिज्ञासुत्रों के उपकार के लिए त्रावश्यक है। इसलिए संचेप में दिखाया जाता है। वैदिक लोग प्रतिमा में जो प्राण-प्रतिष्ठा कराते हैं, उसमें अन्तर्मा तृका का न्यास होता है। उसी में समस्त शब्दों के उपादानमूत पारमार्थिक स्कोट-तत्त्व का प्रकाशक मातृका नाम की जो शब्द-तत्त्व है, उसका ध्यान करने के लिए तान्त्रिक लोग एक श्लोक पढ़ते हैं—

त्राधारे लिङ्गनाभी हृद्यस्यस्यिजे क्रिक्रेशे लल।टे ह्रे पत्रे घोडशारे द्विद्शद्शद्ले द्वाद्शार्थे चतुष्के। वासान्ते वालमध्ये डफकठसहिते क्रिक्रेशे स्वरासाम् हं चं तत्त्वार्थयुक्तं सकलद्लगतं वस्र्रेष्ठ्यं नमासि॥

(योगसूत्रभाष्य)

अभिपाय यह है कि आधार = मूल।धार, लिङ्गमूल, नाभि, हृदय, कएठदेश और लनाट-इन स्थानों में छह चक्रों की कल्पना योगियों ने की है। उनके प्रत्येक चक्र में एक-एक कमल की भी कल्पना को गई है। उनमें आधार-चक्र में चतुर्द्ल कमल है, लिङ्गमूल में षड्दल, नाभि में दशदल, हृदय में हाद्दशदल, कएठ में घोडशदल श्रीर ललाट में द्विदल कमल है। उन कमलों के एक-एक (पत्र) पर एक-एक वर्ण के स्राविर्माव होने का स्थान है। जैसे, स्राधारचक में वर्तमान चार दलवाले कमल में व से स तक - व, श, ष श्रीर स ये चार वर्ण प्रत्येक दल में एक-एक हैं। लिङ्गमूलस्य पडदलवाले कमल में ब से ल तक अर्थात् ब, म, म, य, र, और ल तक ये छह वर्ण हैं। ना भस्थ दशदल-वाले कमलदलों में ड से फ तक ड. ट. ण, त, थ, द, ध, न, प और फ ये दस वर्ष प्रत्येक दल में एक-एक हैं। हृद्यस्थ द्वादशदलवाले कमल में क से ठ तक बारह वर्ण, अर्थात् क. ख, ग, घ, ङ, च, छ, ज, भ, घ, ट और ठ ये ही बारइ वर्ष प्रत्येक दत्त पर एक-एक हैं। करठदेशस्थ सोलह दलवाले कमल में स्वर, अर्थात् या, या, इ, ई, उ, ऊ, ऋ, ऋ लू, ॡ, ए, ऐ, त्रो श्रौ, श्रं अ: ये सोलह वर्ण प्रत्येक दल में रहते हैं तथा दो दलवाले लल, टस्थ कमल में ह'. क्तं ये दो वर्ण रहते हैं।

ईस प्रकार, मूलाधार से ललाट-पर्यन्त छह स्थानों में छह कमलों श्रीर उनके पचास दलों की जो कल्पना की गई है (जिनमें उक्त पचास वर्णों की अभि-व्यक्ति होती है) वह निरर्थक कपोल किल्पत या निराधार नहीं है। उसमें एक गूढ रहस्य है। जब वक्ता किसी अर्थ के वाचक शब्द का प्रयोग करना चाहता है, तम उसकी आतमा उस अर्थ को बुद्धि से लेकर कहने की इच्छा से मन के साथ संयोग करती है, मन कायाग्नि (जो नामिस्थ स्वाधिष्ठानचक्र में स्थित है, को विवस्तात्मिका शक्ति से प्रेरित करता है, वह कायाग्नि भी मूलाधारस्थ वाय को प्रेरित करता है। वह वायु अपने स्थान से उद्गत होकर ऊपर की ओर चलता है ,तो उसी विवत्ता (कहने की इच्छा) शक्ति से उस स्रभीष्ट वर्गा के स्थान का स्पर्श करता है, जिस स्थान को योगियों ने उपयुक्त वर्णों के आधारभत कमल-दलों के रूप में देखा है। ये ही वणों के आभ्यन्तर प्रयत्न हैं। कएठ. ताल. स्रोह स्रादि जो वर्णों के स्थान बताये गये हैं, वे तो ब्रह्मस्थान हैं। विना ब्राम्यन्तर स्थानों के स्पर्श किये इन वर्णों की ब्राभिज्यक्ति कदापि नहीं हो सकती। जिस प्रकार श्रोष्ठों को सटाये विना प, फ अ।दि वर्णों का उचारण नहीं कर सकते श्रीर कएठस्परा के क ख श्रादि वर्णी का उचारण नहीं हो सकता, उसी प्रकार श्राम्यन्तर स्थानों के सार्श किये विना किसी श्रमीष्ट वर्ण का उच्चारण श्रसम्भव है। तत-तत् त्राभ्यन्तर स्थानों के स्वर्श होने पर ही उन स्थानों में वर्णों का त्रावि-र्भाव होना युक्तियुक्त प्रतीत होता है। कएठ, श्रोष्ठ श्रादि बाह्य स्थानों के स्पर्श का अनुभव तो प्रायः सबको प्रत्य है, परन्तु वर्णी के मूल आधारस्थान का साजात्कार केवल योगियों को ही होता है।

# स्कोट प्रादि प्रतोन्द्रिय पदार्थों के साक्षात्कार के लिए दिव्यद्दष्टि की प्रावश्यकता

जब प्राणायाम-प्रत्याहार के द्वारा बहिर्मु ली चित्तवृत्ति को रोककर धारणा-संगावि के द्वारा योगशास में बताये गये षट्चक मेदन प्रक्रिया के अनुसार निरन्तर अभ्यास किया जाता है, तभी पश्यन्ती का साज्ञात्कार होने से उन आभ्यन्तर वर्णों के स्थानों का अनुभव प्राप्त होता है, अन्यथा नहीं। उसी अवस्था में प्रकाश का आविर्भाव होता है। उस प्रकाश का साज्ञात्कार जिसकी हो जाता है, वहीं संकल वैयाकरण है। उसीका आधिपत्य वाङ्मय जगत् के ऊपर होता है और वही निर्विकलप समाधि में परा शक्ति का साज्ञात्कार कर कृतकृत्य हो जाता है। उसी को लक्ष्य कर महाभाष्यकर पतञ्जलि ने 'पृषोदरादीनि यथोपदिष्टम्' इस सूत्र के भाष्य में 'के पुनः शिष्टाः' इस प्रश्न के उत्तर में कहा है—'वैयाकरणाः', स्रर्थात् वैयाकरण शिष्ट हैं। क्योंकि, इन्हीं को उक्त योगयुक्ति से प्रकाश का स्त्रावि-र्भाव हुस्रा है। कैयट ने उक्त भाष्य के व्याख्यान में लिखा है—

> धाविभू तप्रकाशानामनुषस्य तचेतसाम् । अजीतानागतज्ञानं प्रत्यचान्न विशिष्यते ॥ अतीन्द्रियानसंवेद्यान् पश्यन्त्याषेष् चज्जपा । ये भावं वचनं तेषां नानुमानेन वाष्यते ॥

शिष्ट की परिभाषा देते हुए भाष्यकार ने वहा है- 'एतस्मिन्नार्यावत्ते' निवासे ये ब्राह्मणाः कुम्भीधान्याः ब्रालोल्याः ब्रागृह्ममाणाकारणाः किंचिदन्तरेगा कस्याश्चिद् विद्यायाः पारङ्गताः तत्रभवन्तः शिष्टाः।' तात्पर्य यह कि जिनका निवास त्रार्यावर्त्त में हो, जिनके पास कुम्भीमात्र हो धान्य हो, कुछ लोभ न हो, दृष्ट कारण के विना ही सदाचार के निरन्तर अनुष्ठान के अभ्यास से अन्तः करण की शुद्धि होने से अविद्यानिवृत्तिपूर्वक दिव्यशान जिनको प्राप्त हो गया हो, श्रौर विना गुरु के उपदेश श्रथना श्रभ्यास के ही सब विद्याश्रों में पारङ्गत हों, वे ही वास्तविक शिष्ट ग्रीर शब्दों के साधुत्वज्ञान में प्रमासभूत वैयाकरण हैं। इसी श्रभिप्राय ने कैयट ने उपर्युक्त दो श्लोकों का उदरण दिया है। उनका तालर्थ यह है कि सदाचारादि के अनुष्ठान से जिसकी अविद्या की निवृत्ति हो गई, योगाभ्यास के निरन्तर ब्रानुष्ठान से जिसको सर्ववस्तु-विषयक ज्ञान का आविर्माव हो गया है और विद्वित कर्मों के अनुष्ठान से जिसका अन्तःकरण विशुद्ध हो गया है, उसका अतीत (भूत) और अनागत (भविष्य) का जो ज्ञान है, वह प्रत्यज्ञ से कुछ विशेष नहीं होता, अर्थात् विद्यमान वस्तुविषयक जो हम लोगों का प्रत्य इ है, उससे विशिष्ट नहीं होता। अर्थात्, विद्यमान वस्तु का प्रत्यज्ञज्ञान जिस प्रकार हम लोगों को होता है, उसी प्रकार भृत-भविष्यद् वस्तु का भी ज्ञान उन लोगों को हो जातां है।

'स्रतीन्द्रियान्' इत्यादि का स्रथ यह होता है कि जो वस्तु वाक इन्द्रिय के प्रत्यज्ञ का विषय नहीं है स्त्रीर स्रन्य पुरुष मन से भी जिसका ज्ञान नहीं कर सकते, उस स्रतीन्द्रिय स्त्रीर स्रसंवेद्य वस्तु का भी प्रत्यज्ञ ज्ञान जो उस स्त्रार्थ चलु, स्त्रधात् योगाभ्यासजनित दिञ्यचलु से कर लेते हैं, उनका वचन स्त्रनुमान से बाधित नहीं होता। इसका निष्कर्ष है कि शिष्टों के वचन के विरुद्ध स्त्रनुमान नहीं होता श्रीर श्रतीन्द्रिय पदार्थों के साज्ञात्कार के लिए श्रार्थचलु (दिव्यद्दि) की श्रावश्यकता है। इसीलिए, भगवान् श्रीकृष्ण ने श्रिज्ञ न को श्रिन को श्रिज्ञ को श्रिन्पयोगी बता कर दिव्य चलु प्रदान किया है —'दिव्यं ददािम ते चलुः' इत्यादि।

# स्फोटत्व का व्यवहार संस्कृत-शब्धें में ही वयों होता है ?

जो उपर्युक्त पचास वर्ण बताये गये हैं और उनके आधारभूत पद्मों की जो कल्पना की गई है, वह ईश्वर कृत या प्राकृत ही मानी गई है। जिस प्रकार कुलाल मिट्टी आदि को उपादान बनाकर अपने अभीष्ट घट आदि का निर्माण करता है, उसी प्रकार इन्हीं पचास उपयुक्त वर्णों को उपादान बनाकर यथेष्ट शब्दों का लोक में व्यवहार किया जाता है। जिस प्रकार लोक-निर्मित घट-पट आदि पदार्थ जड माने जाते हैं, उसी प्रकार जीवों से उच्चार्यमाण अपभ्रंश-शब्द भी वस्तुतः अनर्थक हो माने जाते हैं। इसी कारण उसकी प्रातिपदिक संज्ञा भी नहीं होती। इसी प्रकार, वृद्धों का व्यवहार अनादि काल से प्रचलित है।

यद्यपि बहुत-से विद्वानों ने ऋपभ्रंश में भी व्यवहार से शक्ति की करूपना कर अर्थ बस्व का होना स्वीकार किया है, और उस की प्रातिपदिक संज्ञा के न होने में कारण यह बताया है कि व्याकरणसूत्रों की प्रवृत्ति साधु शब्द के बनाने के लिए ही होती है, वे असाधु शब्द में प्रवृत्त नहीं होते। परन्तु, इस प्रकार गौरवश्रस्त कल्पना करने की अपेद्धा वास्तविक अर्थवस्य के न होने से प्रातिपदिक संज्ञा की प्राप्ति ही नहीं मानना युक्त प्रतीत होता है। लोक में भी जलाहरण स्त्रादि किया का कर्त्ता घट होता है, तो भी उसमें पुरुषों के समान चेतनता का व्यवहार नहीं होता कि यह चेतन है। कारण यह है कि उस घट पट श्रादि में तामस प्रकृति के अधिक उद्भूत होने से लेशमात्र भी चैतन्य का उद्गम नहीं होता । इसी प्रकार, त्रप्रभंश-शब्दों में भी वास्तविक अर्थ के प्रकाशक स्कोट-श्रंश का लेशमात्र भी उद्भूत न होने से पुरुषनिर्मित अपभ्रंश-शब्दों के लौकिक अर्थ के बोधक होने पर भी वस्तुतः उनको श्रर्थंवत् नहीं माना जाता। इसी कारण श्रपभ्रंशों में स्फोटत्व का व्यवहार नहीं होता, यह वृद्धों का व्यवहार है। यहाँ यह शङ्का होती है कि वर्णात्मक तो समस्त शब्द हैं — चाहे संस्कृत के हों या लोक-प्रसिद भाषा के, परन्तु स्फोटन्त्र का व्यवहार संस्कृत-शब्दों में ही क्यों होता है, और भाषा-शब्दों में क्यों नहीं ? इसमें क्या विलज्ज्णता है ? इसका उत्तर है कि चैतन्यप्रधान जो पूर्वोक्त बिन्दु है, वह् चेतनात्मक रूपसृष्टि करने के लिए पञ्चक्रोशिविशिष्ट शरीर में स्वयमेव आविभू त होता है; क्यों कि उस प्रकार चेतनातमक सृष्टि मनुष्य नहीं कर सकता | तत्-तत् वस्तुओं के संयोग आदि से उसकी प्रतिकृति बना देने पर भी उसमें चैतन्य देकर चेतन व्यवहार के योग्य बनाने में कोई भी विज्ञानवेत्ता आजतक सफल नहीं हुआ है | इसी कारण चेतनात्मक जगत् ईश्वरीय ही माना जाता है |

इसी प्रकार, स्वात्मचैतन्य का प्रकाशक विशु ब चैतन्य-रूप जो प्रण्वात्मक भगवान् स्फोट हैं, वे यदि स्वयमेव ईश्वरेच्छा से स्वात्मप्र शशक शब्दों के रूप में परिण्त या श्राविभू त हों, तभी उन शब्दों में स्फोटत्व का व्यवहार युक्त हो सकता है, श्रन्यथा नहीं । इस स्थिति में स्वात्मतस्त के प्रकाशन के लिए वाचक-रूप जा प्रण्वात्मक भगवान् स्फोट हैं, वे ही क, ख, ग श्रादि मातृका-वर्णों से विलद्धण रचना विशिष्ट 'श्र. इ. उण्' इत्यादि वर्णसमाम्न य के रूप में स्वयम् श्राविभू त हुए हैं, ऐसा शास्त्रों में स्पष्ट लिखा है।

> श्रसंख्याः मूर्त्तं यस्तस्य निष्यतिन्त शरीरतः । उच्चात्रचानि भूतानि सततं चेष्टयन्ति याः॥

इस मनु के वचन से स्पष्ट प्रतीत होता है कि जिस प्रकार वाच्यस्त्ररूप परमात्मा के शरीर से लिङ्गशरीर-युक्त असंख्य चेत्रज्ञ (जिसको तेजस भी कहते हैं) अपिन से स्फुलिङ्ग के समान निकलते रहते हैं, बाद में वे ही पञ्चकोशविशिष्ट शरीर से युक्त होकर धर्माधर्म-फल का अनुभव करते हैं, उसी प्रकार वाचक-रूप प्रणव नाम का जो स्फोट है, उससे भी अनेक प्रकार के वाक्यस्फोट (जिसका दूसरा नाम मन्त्र भी है) निकलते रहते हैं जो अपने स्वरूप को स्फोटित (प्रकाशित) करते हुए प्राणियों के धर्म और मोद्य के साधक होते हैं।

### स्फोट का उदाहरण ग्रौर पदस्फोट का मुख्यत्व-व्यवस्थापन

उपयुक्त कथन का गूढ रहस्य यह है कि जिस प्रकार श्रात्मा धर्माधर्म का फल मोगने के लिए जडास्मक पृथिवी श्रादि की अपेद्धा विज्ञह्य ही पञ्चकोश-विशिष्ट शरीर को उन्हीं पञ्चभूतों को लेकर प्रहण करता है, उसी प्रकार ह्रपप्रण्वात्मक स्कोट भी धर्म और ब्रह्म के स्वहण-प्रकशन के लिए वर्ण, पद और वाक्यस्कोटविशिष्ट व्याहृति और ओङ्कार के साथ मन्त्रब्राह्मण नामक अलौकिक वेदस्वह्म को ग्रह्ण करता है। इससे यह सिद्ध होता है कि जिस प्रकार पञ्चकोश-विशिष्ट शरीर में ही चेतनस्व या आत्मस्य का व्यवहार होता है, उसी प्रकार

प्रणाविशिष्ट वेदिक वाक्यों में ही स्फोट का व्यवहार होना युक्त प्रतीत होता है। इसी कारण वेदिक वाक्य को ही वाक्यस्कोट का मुख्य उदाहरण समभना चाहिए। जिस प्रकार ईश्वर सकल समिष्ट के नियमन करने के लिए ब्रह्मा, विष्णु, इन्द्र श्रादि देवता श्रों के रूप में श्राविभू त होकर समस्त चेतन-सृष्टि का कारण होता हुआ सब प्राणियों का नियमन करता है, उसी प्रकार प्रणावात्मक स्कोट भी परमार्थ का वाचक होने के कारण वास्तिवक श्रर्थवान् जो मन्त्रब्राह्मणात्मक वाक्यस्कोट हैं, उनके श्राविभाव के लिए श्रीर स्कोट-तत्त्व के प्रकाशन के लिए भी उन्हीं मातृका-वर्णों को लेकर मातृकावर्णों से विलद्धण एक विशिष्ट रचना को धारण कर श्रद्धारसमामनाय नाम से 'श्र, इ, उण्' इत्यादि श्रर्थवत् (सार्थक) वर्णों के रूप में वर्णस्कोट नाम से प्रकाशित (श्राविभू त) हुआ, इसी लिए इसको श्रद्धारसमामनाय या श्रद्धार वेद कहते हैं।

वर्णस्कोट-रूप में यही श्रद्धारमाम्नाय (श्रद्ध उण् श्रादि) समस्त वेदप्रतिपाद्य श्रथों को स्क्ष्मतया प्रकाशित करता है। इस स्थिति में वर्णस्कोट के
इसी 'श्रद्ध उण्' श्रादि वर्णसमाम्नाय को वर्णस्कोट का मुख्य उदाहरण समस्ता
चाहिए। इसका रहस्य यह है कि श्राहमा वाच्य है, श्रीर प्रण्वात्मक स्कोट वाचक,
इस श्रवस्था में समस्त रूपम्य (रूपात्मक) जगत् वाच्यमूत श्राहमा का ही
परिणाम या विवर्त्त माना जाता है। इसी प्रकार शब्दमय जगत् वाचकभूत
प्रण्व नाम के स्कोट का परिणाम श्रथवा विवर्त्त है। कारण यह है कि ब्रह्म
(श्राहमा) के साचात् वाचक प्रण्व से श्राविभु त जो वर्णसमाम्नाय 'श्र, इ, उर्णः'
इत्यादि वर्णा हैं (जो समस्त मन्त्रों के उपादानभूत हैं) उनको श्रनर्थक किसी
प्रकार भी नहीं मान सकते। कारण यह है कि श्रनर्थक मानने पर इसका
श्रद्धारवेद या श्रद्धारसमाम्नाय शब्द से जो व्यवहार शास्त्र या लोक में प्रसिद्ध है,
वह कदापि नहीं हो सकता।

## 'म्र इ उण्' म्रादि सूत्रों के वर्णसमाम्नायत्व का व्यवस्थापन

इसके बाद 'अइउण्' इत्यादि सूत्रों के अज्ञरवेदत्व-व्यवस्थापन के लिए महर्षियों द्वारा पदिशा अलौकिक अर्थ का पदर्शन जिज्ञासुओं के लिए करना आवश्यक प्रतीत होता है। यह अलौकिक अर्थ निद्केश्वर मुनि ने मुनियों से कहा है। यह इतिहास किसी विद्वान् को अविदित नहीं है कि स्वयं भगान् शङ्कर ने सनक, सनन्दन, सनत्कुमार, सनातन और निद्केश्वर आदि मुनियों की तपस्या से सन्तुष्ट होकर उनके उद्धार की कामना से प्रेरित होकर दक्कानिनाद के व्याज से चतुर्दशस्त्रात्मक तत्त्वों का उपदेश किया। उसके बाद समस्त मुनियों ने परस्पर विचार किया कि बहुत काल तक तपस्या करने से प्रसन्न होकर हमलोगों के उद्धार के लिए ही भगवान् शक्कर ने दक्कानाद के व्याज से तत्त्र का उपदेश किया है, परन्तु हमलोगों की समक्त में नहीं श्राता है। इन स्त्रों का यथार्थ श्रर्थ परम दयालु भगवान् शक्कर के परम अनुग्रह के पात्र नन्दिनेश्वर ही जान सकते हैं इसलिए उन्हीं से पूछना चाहिए। ऐसा विचार कर सब मुनियों ने उनके पास जाकर प्रसातिपूर्वक स्त्रों का तत्त्रार्थ पूछा। महामुनीश्वर निन्दिकेश्वर ने निग्निविवृत २७ कारिकाश्रों में उन लोगों को तत्त्रीपदेश करने के उपक्रम में यह कहा—

नृत्तावसाने नटराजराजो हनाद ढक्कां नवपञ्चवारम्। उद्धत्तुकामः सनकादिसिद्धान् एतद्विमशे शिवसूत्रजालम्।

नटराजराज भगवान् शङ्कर श्रपने श्रात्मतत्त्व को प्रकाशित करने के लिए दिक्तानिनाद के व्याज से सनकादि मुनियों के उदार के लिए श्रपने श्रन्तः स्थित श्रात्मतत्त्व को प्रकाशित करते हुए नृत्त के श्रन्त में चौदह बार दका (डमरू) को प्रजाया। उससे जो भी वर्ण निकले, वह मानुका निकले। वे यद्यपि क. ख. श्रादि मानुका-रूप में सनातन हैं, तथापि परमार्थ का प्रकाशक मन्त्रत्राह्मणात्मक वेद में प्रवृत्ति के लिए श्रखण्ड पदस्कोट-रूप जो प्रण्य है, उसी से उद्भूत वर्ण-स्कोटात्मक मानुका-वर्ण क. ख. ग. श्रादि से विलक्षण श्र इ उण् श्रादि के रूप में शिवन ने प्रकट किया। श्लोक में 'शिवस्त्रजालम्' का तात्पर्य है—शिव के प्रोक्त श्रात्मदृत्य-रूप स्वजाल। श्रथवा शिव कल्याण को भी कहते हैं, इससे यह श्रथं हुश्रा कि सकल वेद-मन्त्रों के उपादान होने से कल्याण-रूप स्वसमूह। 'विमर्शें' का तात्पर्य है, 'विचार्य स्कोटीकरोमि'—विचारकर प्रकाशित करता हूँ। 'विमर्शें' का तात्पर्य है, 'विचार्य स्कोटीकरोमि'—विचारकर प्रकाशित करता हूँ। 'विमर्शें' मह प्रयोग किया के रूप में छान्दस है।

<mark>श्रत्र स्</mark>वेत्र स्त्रेषु श्वन्त्यं वर्णचतुर्दशम्। <mark>धात्वर्थे समुपादिष्टं पाणिन्यादीष्टसिद्धये।।</mark>

इन सब सूत्रों के अन्त्यवाले चौदह वर्णों का उपदेश भगवान् महेश्वर ने पाणिनि आदि महर्षियों की इष्टिखि के लिए किया है, जो धात्वर्थ हैं, अर्थात् धादमूलक सन्दर्शास्त्रप्रवृत्त्यर्थ हैं। इस्से यह सूचित होता है कि अनुबन्धों को महेश्वर ने ही लगाया है और, वे भी आदि अन्त-रहित और वेद के भी मूल हैं। धात्वर्थ से यह सूचित होता है कि उन्हों अनुबन्धों से धातुओं की कल्पना की

गाई है। इन्द्र ने लिखा है—'अन्त्यवर्णसमुद्भूताः धातवः परिकीर्त्तताः', अर्थात् अन्त्य वर्णो' से ही धातु उत्पन्न हुए हैं।

श्वकारो ब्रह्मरूपः स्यात् निगु गः सर्ववस्तुषु। चित्कतामि समाश्रित्य जगद्रूपमुदीरितः॥

प्रथम सूत्र से सब वणों तथा समस्त भुवनों का समुद्भव ( उत्पत्ति ) रूप स्वात्मतत्त्व का उपदेश किया गया है, ऐसी प्रतीति होती है। उसी बात को दिखाने के लिए कहते हैं — 'श्रकारः' इत्यादि । श्रकारः = 'श्रइ उण्' का श्रकार निर्गुण परमात्मा 'इ' चित्कला = माया का श्राश्रयण कर 'उण्' श्रथात् सगुण सर्वव्यापक रूप में श्राविम् त हुश्रा, श्रथवा निर्गुण परमात्मा चित्कला माया का श्राश्रयण कर सगुण व्यापक रूप में भासित होता है। पहलेस्वर सृष्टि-क्रम में श्र. इ. उ. ऋ. ट. इन्ही पाँच स्वरों का श्राविमांव हुश्रा। इन्हीं पाँच स्वरों से पञ्चभूत श्रीर पञ्चवगों का श्राविमांव होता है। पञ्चभूतों के द्वारा समस्त रूपात्मक जगत् श्रीर वर्णों के द्वारा सकल राब्दमय जगत् की सृष्टि हुई। इन सन्दर्भों से यही प्रतीत होता है कि वर्णों को उत्पत्ति के कम में पहले श्र का ही प्रादुर्भाव हुश्रा है। 'श्रीम्' में भी पहला श्रद्धर श्रकार ही है। इसी श्रिभिप्राय से भगवान् के उपदेशामृत —भगवद्गीता में स्वयं भगवान् ने ही कहा—'श्रद्धराणामकारोऽस्मि', में श्रद्धरों में श्रकार हूँ।

इसके अनन्तर इसी स्त्र की विशद व्याख्या छह कारिकाओं में है-

श्रकारः सर्ववर्षात्र्यः प्रकाशः परमेश्वरशः। श्राद्यमन्त्येन संयोगात् श्रहमित्येव जायते॥

इस कारिका से 'श्रादिरन्त्येन सहेता' यह सूत्र भी सूचित होता है। श्रादि, श्रर्थात् 'श्र इ उण्' का स्रकार, श्रन्त्य = 'हल्' सूत्र का हकार ये दोनों मिलकर श्रहम् प्रत्याहार बनता है। इस श्रहम् के भीतर जितने वर्ण हैं, वे सब ईश्वर का वाचक जो प्रण्यात्मक स्कोट वस्तु है, उसी से ही श्राविभू त होते हैं। यही बात विशाद रूप में श्राने कही गई है—

सर्वं परात्मकं पूर्वं ज्ञप्तिमात्रमिदं जगत्। ज्ञप्तेर्वभूव पश्यन्ती मध्यमा वाक् ततः परम्॥

वंक्त्रे विशुद्धिचकाख्ये वैखरी सा मता ततः। सृष्ट्याविभीवमाध्यात्मं मध्यमावाक्समायुतम्॥

इसका श्रिमिप्राय यह है कि श्राधारचक्र-स्थित पराशक्त्थात्मक स्कोट-तत्त्व ही, जिसको शब्दब्रह्म भी कहते हैं, परमात्मा का प्रकाशक है। वही श्रनादि जीवोपिधि के श्राधित होकर कर्मप्रेरित प्राण्वायु के व्यापार के बाद नामिचक्र में जाकर पश्यन्ती के रूप में परिण्त होता है। बाद में वही उसी प्राण्वायु की सहायता से हृदयस्थ श्रनाहतचक्र में मध्यमा शब्द का वाच्य होता है। इसके बाद में उसी वायु की जो सहायता है, उसके द्वारा क्एटस्थ विशुद्धिचक्र में जाकर वैखरी नाम से विभूषित हो, सकज्ञ वेद, शास्त्र, पुराणादि समस्त वाङ मय जगत् के श्राकार में परिण्त होती है या इन्हों के श्राकार में भासित होती है। इस वास्तिविकता को श्रुति भी पृष्ट करती है—'वागेव विश्वा मुवनानि जज्ञे' श्रर्थात् परा नाम की वाक्शिक्त ही समस्त विश्व शब्दों के श्राकार में भासित होती है। इसी का उपसंहार दो श्लोकों से किया गया है—

श्रकारं संनिधि कृत्य जगतां कारणत्वतः । इकारः सर्ववर्णानां शक्तित्वात् कारणं मतम् ॥ जगत् स्रष्टुमभूद् वाञ्छा यदाद्यस्य सदाभवन् । कामबीजमिति प्राहुः मुनयो वेदपारगाः॥ इसी की पुष्टि करने के श्रमिप्राय से श्रागे कहते हैं—

> अकारो ज्ञप्तिमात्रः स्याद् इकारश्च कला मता । अकारो विष्णुरित्याहुः व्यापकत्वान्महेश्वरः ॥

इसका भावार्थ यह है कि 'श्र' शब्द कार्यकारण से रहित परमात्मा का वाचक है, इकार इसकी शिक्त है। वही सकल वाक् का कारण है। सकल जगत् के कारण होने से 'इकार' ही श्राकाररूपी चेतन परमात्मा का साजिध्य प्राप्त कर समस्त वणों का कारण होता है। सृष्टि करने के लिए परमात्मा की जो वाञ्छा (इच्छा) होती है। उसी को वेदपारग मुनि कामबीज कहते हैं। इसी को हट करने के लिए श्रागे कहते हैं—'श्रकारो जितमात्रः स्थात्' इत्यादि। श्रकार जित्र (ज्ञान) मात्र है, इकार कला है श्रीर उकार व्यापक होने से विष्णुरूप है श्रीर वहीं महेश्वर है।

यहाँ एक शङ्का उत्पन्न होती है कि समस्त वेदान्तदर्शन में परमात्मा को श्रद्धित माना गया है श्रीर यहाँ कहा गया है — चित्कला माया (जो द्वितीय हैं) का श्राष्ठ्रयण कर जगत्-रूप हो गया; इस प्रकार कहने से श्रद्धित-सिद्धान्त ही नहीं बन पाता। इस विरोध को देखकर श्रागे कहते हैं—

ऋलृक् सर्वेश्वरी मायां मनीवृत्तिमदर्शयत् । तामेव वृत्तिमाश्रित्य जगद्क्षपमजीजनत्।।

भावार्थ है 'ऋ' परमेश्वर ने 'छ' माया नाम की अपनी इच्छात्मिका मनोवृत्ति को ही दिखाया है, अर्थात् ईश्वर इच्छात्मिका मनोवृत्ति का ही आश्रयण कर जगत् को उत्पन्न करता हैं। तन्त्रों में भी लिखा है —'मम चाभून्मनो रूपं लुकारः परमेश्वरी' इत्यादि। अर्थात्, मेरा मनरूपी लुकार ही परमेश्वरी माया कही जाती है। इनीलिए ऋ और लुको परस्पर तादात्म्यापन्न बताया गया है, अर्थात् दोनों का तादात्म्य (अभेद) है। इसी अभिपाय से आगे कहते हैं—

> वृत्तिवृत्तिमतोरत्र भेदलेशो न विद्यते। चन्द्रचन्द्रिकयोर्थेद्वत् यथा वागर्थयोरिव॥

यहाँ इव शब्द पादपूर्ति के लिए ही समक्तना चाहिए; क्योंकि वह यथा शब्द से ही गतार्थ हो जाता है। इसका ताल्पर्य यह है कि वृत्ति और वृत्तिमान, श्रर्थात् शक्ति श्रीर शक्तिमान् में भेद का लेश भी नहीं है, जिस प्रकार चन्द्र श्रीर चन्द्रिका, शब्द श्रीर श्रर्थ में भेद नहीं होता। इसी श्रिभिप्राय से वाक् श्रीर श्रर्थ में कोई-कोई लेशतः भेद स्वीकार करते हैं।

स्वेच्छया स्वस्य विच्ब्रक्तौ विश्वमुन्मीलयत्यस्तौ । वर्णानां मध्यमं क्लीबमृलृग् वर्णद्वयं विदुः॥

श्रमी = वह परमात्मा श्रपनी इच्छाशक्ति से ही चिदामास प्रहण करने योग्य श्रपनी चिच्छिक्ति (जिसको जगत् के कारणभूत माया भी कहते हैं) में विश्व को उत्पन्न करता है। शास्त्रकारों ने लिखा है—'मम योनिरभूद् बह्म तस्मिन् गर्भे दधाम्यहम्'। यहाँ 'क्लीब' शब्द से ब्रह्मस्वरूप का बोधन होता है। परन्तु, यह मान लेने पर भी यह शङ्का होती है कि जन्यजनकभाव मानने पर भी श्रद्धेत की हानि होती है। इसके उत्तर में कहा गया है—'तत् सुब्द्वा तदेवानु प्राविशत्।' इसी सिद्धान्त से श्रागे कहते हैं—

# ए त्रोङ् मायेश्वरात्मैक्यविज्ञानं सर्ववस्तुषु । साज्ञित्वात् सर्वभूतानां स एक इति निश्चितम् ॥

यहाँ जन्यजनक शब्द से तत्-तद् रूप से निवर्तान (भासित होना) सममना चाहिए, इसीलिए अद्वैत की हानि नहीं होती है। इसका आशाय यह है कि अकार, उकार और मकार से निष्पन्न ओड़ार से सगुण और निर्पुण दोनों के ऐक्य-बोधन होने पर भी उसी हृशन्त से सर्वत्र ऐक्य बुद्धि होने पर दौते का नाश ही ध्वनित होता है। समृष्टि और व्यष्टि के भेद से पूर्ववर्ण से युक्त दितीय का और उससे युक्त ततीय का समन्वय-बोधन के लिए यह सूत्र है।

ए, ऐ, श्रो श्रीर श्री ये सन्ध्यत्तर वर्ण कहे जाते हैं। श्रकारात्मक, श्रर्थात् श्र (ब्रह्म) इ (माया) से युक्त होकर जो एकार हुश्रा, वह श्रनुज्ञान रूप में '3' से युक्त होकर श्रोकार हो जाता है। 'प्रज्ञानं ब्रह्म', इस सिद्धान्त से विज्ञान या प्रज्ञान-रूप से समस्त वस्तु वास्तव में एक ही होता है। इस श्रवस्था में नानात्व के श्रमात्र होने से श्रद्धौत (द्वौतामात्र) सिद्धान्त स्पपन्न हो जाता है। इससे यह सिद्ध होता है कि वटबीजन्याय से श्र, इ, उ, ऋ श्रीर लू ये ही पाँच वर्ण समस्त वर्णों के योनि (कारण) होते हैं।

श्रव यह प्रश्न होता है कि स्वात्मभूत परमेश्वर जगत् का कारण किस प्रकार होता है १ इस श्राशङ्का का उत्तर देते हैं—

> 'ऐ श्रोच्' ब्रह्मस्वरूपः सन् जगत् स्वान्तर्गतं ततः । इच्छया विस्तरं कर्त्तुमाविरासीन्महामुनिः॥

श्रा + ई = ऐ, श्रा + ऊ = श्रो, श्रर्थात्, शक्तिविशिष्ट जो कारण पहले कह चुके ,हैं वही कुछ सक्ष्मरूप को धारण कर सक्ष्मरूप से श्रपने कारणस्वरूप में स्थित जो जगत् है, उसे विस्तार करने के लिए प्रादुभूत होता है। इस प्रकार, कारणस्वरूप का प्रतिपादन कर कार्यभूत ब्रह्म का प्रतिपादन करने के लिए उपक्रम करते हैं—

भूतपञ्चकमेतस्माद् हयवर महेश्वरात्। व्योमवारवस्बुवह्न्याख्यभूतान्यासीत् सं एव हि ॥

ह, य, व, र-स्वरूप जो महेश्वर है, उसी से पाँच भूतों की उत्पत्ति है। ब्योम ( श्राकाश ), वायु ( पवन ), श्रम्बु ( जल ) श्रौर वर्ष्ह्र (श्राग्न ) इन भूतों के रूप में वह महेश्वर थे।

0 0

### हकाराद् व्योमसंज्ञश्च यकाराद् वायुक्रव्यते । रकाराद् वहिश्तोयन्तु वकारादिति शैववाक्॥

हकार से आकाश, यकार से वायु, रकार से अग्नि और वकार से जल उत्पन्न हुआ, यह शिववाक्य है। अब यहाँ शक्का होती है कि पूर्व में पाँच भूतों की उत्पत्ति की प्रतिज्ञा कर यहाँ चार की ही उत्पत्ति क्यों दिखाई ? इसके समाधान के लिए आगे कहते हैं—

> श्राधारभूतं भूतानामन्नादीनाञ्च कारणम् । श्रत्नाद्रेतस्ततो जीवः कारणत्वाल्लाणीरितम् ॥

उद्भिज, स्वेदज, जरायुज श्रीर अग्डज इन चार प्रकार के भूतों के श्रीर अन्नादि के प्रधान कारण होने से आधारभूत पृथिवी 'लगा' सूत्र स्थल से उत्पन्न होती है। इसी अभिप्राय से आकाश का बीज 'हं', वायु का 'यं', अग्नि का 'रं', जल का 'वं' और पृथिवी का 'लं' तन्त्रशास्त्रों में बताया गया है। इसके बाद तन्मात्राओं की उत्पत्ति का कम बताया जाता है—

शब्दस्पर्शस्त्रपरसगन्धाश्च व्यनङ्ग्यनम् । व्योम।दीनां गुणा ह्येते जानीयात् सर्वत्रस्तुषु ॥

क, ख ग श्रादि पाँच वर्गों के श्रन्ता वर्णों से शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर गन्ध इन पाँच तन्मात्राश्रों की उत्पत्ति होती हैं। ये पाँचों तन्मात्र भौतिक पदार्थमात्र में रहते हैं।

कर्मेन्द्रियों की उत्पत्ति का प्रकार-

वाक्षासीच मभञासीत् विराड्हप चिदात्मनः । सर्वजन्तुषु विज्ञेयं स्थावरादौ न विद्यते॥ वर्गासां तुर्यवर्गा (र्सा) ये किमें न्द्रियगसाहि ते । घडधष् सर्वभृतानां पादपायुह्युपस्थकाः॥

उपर्युक्त श्लोक में 'उपस्थका' यही पाठ प्राचीन पुस्तकों में उपलब्ध होता है। वहाँ उन्धि का अभाव आर्षश्वात् समम्मना चाहिए। इनका ताल्पर्य यह है—वगों के चतुर्थ वर्ण जो म भ, घ, ढ और घ के रूप में चिदात्मक का विराट् स्वरूप है, उधी से वाक, पाणि, पाद, पायु और उपस्थ इन पाँच इन्द्रियों का प्रादुर्भांव होता है, जो जङ्गम-मात्र में रहते हैं, स्थावरों में नहीं।

#### ज्ञानेन्द्रियों की उत्पत्ति का प्रकार

श्रोत्रत्वङ्नयनद्याण्जिह्वाधीन्द्रियपञ्चकम्। सर्वेषामपि जन्तूनामीरितं जबगडदश।।

श्रोत्र, त्वक्, श्राह्म (नेत्र) घाण, जिह्वा—इन ज्ञानेन्द्रियों की उत्पत्ति ज, ब, ग, ड श्रौर द इन पाँच वर्णों से क्रमशः होती है, जो समस्त जन्तुश्रों में विद्यमान हैं। मन्त्रशास्त्रों में भी लिखा है—'वर्गेषु मध्यमा वर्गाः ज्ञानेन्द्रियगणाः स्मृताः'। वर्गों में उक्त मध्यम वर्णों से ही ज्ञानेन्द्रियों की उत्पत्ति होती है।

### प्राणादि पञ्चक ग्रीर धन्त:करण के उद्गमव-प्रकार

प्राणादि पञ्चकञ्चैव मनोबुद्धिरहङ्कृतिः।

बभूव कारणत्वेन खफ छ ठथ चट तन्॥

वर्गवद्वितीयणेत्थाः प्राणादिपञ्च व।यवः।

मध्यवर्गव्रयाज्जाता अन्तःकरणवृत्तयः॥

प्राण, त्रापान, समान, उदान श्रीर व्यान—इन पाँच प्रकार की वायुयों की श्रीर मन, बुद्धि, श्रहङ्कार—इन य्यन्तः करण की वृत्तियों की उत्पत्ति ख, फ, छ, ठ, थ, च, ट, त इन श्राठ वणों से होती है। इनमें भी वगों के द्वितीय श्रद्धर ख, फ, छ, ठ, थ से प्राणादि पाँच वायुयों की श्रीर मध्य वगों के जो श्राद्य तीन श्रद्धर हैं, उनसे तीन श्रन्तः करण की वृत्तियों की उत्पत्ति होती है। यही तात्पर्य है।

श्रब इसके बाद सबके कारणत्व में श्रादि 'कवर्ग' के एक वर्ण क श्रौर श्रन्त्य 'पवर्ग' के प लेने से काञ होता है। इस क प से प्रकृति-पुरुष की विवज्ञा है। इन दोनों से सम्पुटीभावं करने के लिए कहते हैं—

> आद्यन्तद्वयसम्भूतौ पुरुषः प्रकृतिगु हा । प्रकृतिः पुरुषश्चैव सर्वेषामेव कारणम् ।। सत्यम्भूतिस्तु विज्ञेया कपाभ्यामिति निश्चितम् ॥

इसका तालर्य यह है कि आदि-अन्तवाले वर्गों के एक-एक वर्ग लेकर प्रकृति-पुरुष के रूप में क वर्ग से प वर्ग तक का बोधक 'कप' प्रत्याहार ही सकल 0 -

वाङ्मय जगत् का उपादान होता है। श्रव श्रागे तीन श्रवस्थाश्रों को कहते हैं —

सत्त्वं रजस्तम इति गुणानां त्रितयं पुरा। समाश्रित्य महादेवः शाष स क्रीडित प्रभुः।

सृष्टि के आदिकाल में शाष पर्वणों से सम्भूत सन्त्र, रज और तम इन तीन गुणों को लेकर भगवान् शङ्कर सर्वत्र कीडा करते हैं, अर्थात् सृष्टि, स्थिति (पालन) और संहार के कारण होते हैं।

शकाराद् राजसं रूपं पकारात्तामसोद्भवः। सकारात् सत्वसम्भृतिरिति त्रिगुणसम्भवः॥ 'शकार' से राजस, 'प' से तामस ऋोर 'स' से सत्त्रगुण की उत्पत्ति है। तत्त्वातीतः साज्ञी पर: सर्वानुप्रहिवप्रहः। भहमातमा परो हल् स्यादिति शम्भुः तिरोद्धे॥ जो समस्त लोकों का जनक है, वह तो समस्त तत्त्वों से परे है ही। वही सब के साज्ञीरूप में स्थित परब्रह्म परमात्मा भगवान् शम्भु समस्त लोकों के कल्या ए के लिए वेदमय शरीर की प्रकट कर हल् के रूप में सूचित होता है। शैवागम में भी प्रसिद्ध है-'हकारः शिववर्णः स्यादिति शैवागमाच्छ्र तम्।' हकार शिव वर्ण है, यह शिवतन्त्र में प्रसिद्ध है। वही भगवान् शङ्कर ढक्कानिनाद के व्याज से मुनियों के लिए तत्त्रों का उपदेश देकर स्वयं तिरोहित हो गये (नन्दिकेश्वर-कृत कारिका)।

इन सबका निष्कर्ष ृयही होता है कि सकल शब्दों के कारणभूत मानुका ही (क, ख, ग, घ इत्यादि) है, वही परमार्थभूत स्वात्मतस्य के प्रकाशक जो वैदिक शब्दशास्त्र हैं, उनमें प्रवृत्ति के लिए स्हमार्थ-बोधक वर्णस्कोट के रूप में परिणत हो जाय, इस अभिपाय से भगवान् शङ्कर ने मानुका-वर्णों का ही पीर्वापर्य कम को त्याग कर विलक्षण वर्णसमाम्नाय (अ इ उस् आदि) के स्त्रों के रूप में दक्कानिनाद के व्याज से मुनियों को उपदेश किया है, और पाणिनि प्रमृति को प्रत्याहार-बोधन के लिए अनुबन्धों को भी लगा दिया है। तन्त्रशास्त्रों में कहा है—

> महादेवी मुनीन्द्रेभ्यो मानुकामेव सञ्जगी। पौर्वादर्यं परित्यक्व प्रत्याहारप्रवृत्तये॥

# सर्वथा सापि नो त्यकता चोकुरित्यादिदर्शनात्। स्पर्शान्तःस्थोष्म संज्ञादिकमत्यागेन सम्भवेत्॥

महादेव ने मुनीन्द्रों के जिए प्रत्याहार-सिद्धि के द्वारा शास्त्रों में प्रवृत्त्यर्थ केवल पौर्वापर्य-क्रम-रिहत मातृका-वर्णों का ही उपदेश किया है। क्यों कि, 'चोकुः', 'कुहोशचुः' इंत्यादि सूत्रों में चवर्ण, कख ग आदि का व्यवहार देखा जाता है। दूसरी बात यह है कि क्रम के सर्वथा त्याग से स्पर्श, अन्तःस्थ और ऊष्म आदि संज्ञा भी नहीं बन सकती, यही इसका ताल्पर्य है।

इस स्थिति में पूर्वाचायों का यह सिद्धान्त भी सिद्ध होता है कि-

यावद्वाग्विषयं तावन्मातृकायां स्थितं पुरा।
वटवीजाच्च वटवत् प्रादुभूतं ततः पुनः॥
मातृका सर्वकल्पेषु एकैवाऽविष्कृता सदा।
न किञ्चिद्वस्तुविकृतिमेति कल्पान्तरेष्वपि॥

शब्दों के जितने भी विषय हैं, वे सब पूर्व से ही मातृका में स्थित हैं। सूक्ष्म वर्ष्वीज से महान् वरवृत्त की तरह सूक्ष्म मातृकाओं से ही समस्त वाङ्मय जगत् का प्रादुर्भाव होता है। मातृका सभी कल्पों में सदा एक ही प्रकार के अविकृत रूप से रहती है। कोई भी वस्तु कल्पान्तरों में विकार को प्राप्त नहीं करती, अर्थान् अविकृत रहती है। समस्त वस्तु भों के इस प्रकार अविकृत होने में अति ही प्रमाण है। जैसे—

सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकरुपयत्। सर्ववस्तुतथात्वे हि श्रुतिरेवोपलज्ञणम्।।

विधाता ने सूर्य और चन्द्रमा को भी पूर्व के अनुसार ही आविभूत किया है। समस्त वस्तुओं की तथारूपता, अर्थात् पूर्वरूपता में श्रुति ही प्रमास्भत है।

इस रीति से विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है कि सनातन, नित्य (श्रविनाशी) प्रण्य नामक स्कोट के परिणामभूत जो स्कोटरूप वर्ण हैं, वे भी सनातन नित्य ही हैं। इसलिए, श्राच्चरसमाम्नायस्थ (श्रा इ उण् इत्यादि) जो वर्ण हैं, वे ही वर्णस्कोट के उदाहरण तथा शब्दब्रह्म के स्क्ष्मरूप या सूक्ष्मशरीर हैं। मन्त्रात्मक स्थूलरूप या स्थूलशरीर है। मन्त्र ही श्राखण्ड वाक्यस्कोट के मुख्य उदाहरण हैं।

वं वाक्यस्फोटात्मक मन्त्र दो प्रकार के होते हैं—वैदिक और तान्त्रिक। उनमें भी वैदिक दो प्रकार के हैं—प्रगीत और अप्रगीत। प्रगीत साम को कहते हैं और अप्रगीत दो प्रकार के होते हैं—छन्दोबद और विल्ब्स । छन्दोबद अौर दिस्पा यजुष्। इसी प्रकार, तन्त्रों में जिनका वर्णन है, वे तान्त्रिक हैं। ये सब वाक्यस्कोट के उदाहरण हैं।

इसका रहस्य यह है कि जिस प्रकार श्राचायों ने उपाधि-भेद से नित्य श्राख्य परमात्मा के तीन प्रकार के शरीर होने की कल्पना को है—कारण-शरीर, सूक्ष्मशरीर श्रोर स्थूलशरीर, उसी प्रकार वाचक शब्दब्रहा के भी तीन शरीरों की कल्पना युक्त ही है। 'श्रोम' यह शब्द ब्रह्म का कारणशरीर है, 'श्रा इ उण्' इत्यादि श्रज्ञरसमाम्नाय सूक्ष्म श्रोर तत्-तत् मन्त्ररूप स्थूल-शरीर हैं।

इस स्थिति में जिस प्रकार स्थूल, सूक्ष्म श्रीर कारण इन तीन शरीरों से युक्त त्रात्मा को जीव कहा जाता है, उसी प्रकार प्रण्व, श्रज्ञासमामनाय श्रीर मनत्र इन तीन शरीरों से युक्त परमात्मा ही वाचकस्वरूप में स्वात्मप्रकाशक होने के कारण स्फीट शब्द का वाच्य होता है, श्रर्थात् स्कीट कहा जाता है। यही वैयाकरणों का स्फीटविषयक सिद्धान्त है।

# स्फोट शब्द का निर्वचन श्रीर उसका ग्रर्थ

यहाँ एक रहस्य और भी है कि 'स्फुट्यते = प्रकाश्यते अर्थः अनेन इति स्कोटः', इस व्युत्पत्ति से यही सिद्ध होता है कि जिससे पारमार्थिक अर्थ स्फुट्त, अर्थात् प्रकाशित हो, वही स्कोट है । परन्त, वह अर्थ क्या है १ इस जिज्ञासा में यही निश्चित होता है कि 'अर्थ्यते प्रार्थते सर्वेरिति अर्थः' जो सबका प्रार्थनीय हो, अर्थात् जिसको सब लोग चाहते हों, वही वास्तविक अर्थ है । इस स्थिति में परमानन्द ही वास्तविक अर्थ सिद्ध होता है । कारण यह है कि समस्त प्राण्यों की स्वाभाविक इच्छा यही होती है कि हमें सर्वोत्तम आनन्द प्राप्त हो, दुःख का लेश भी न हो । इससे यही सिद्ध होता है कि स्वाभाविक इच्छा का विषय और परमानन्द-स्वरूप परमात्मा ही अर्थ शब्द का मुख्य वाच्य है ।

उसी परमानन्द-स्वरूप परमात्मा के विवर्त्त भूत जो लोकिक आनन्द है और उसके साधनभूत जो धन-विभव आदि हैं, उनमें भी अर्थ शब्द का व्यवहार लोक में किया जाता है; पर वह भाक्त, अर्थात् गौण.है, मुख्य नहीं । मुख्य अर्थ तो परमानन्द- स्त्रह्म परमात्मा ही है। इस स्थिति में स्कुटित, श्रर्थात् प्रकाशित होता है परमार्थल इस परमानन्द जिससे, इस न्युत्पत्ति के अनुसार जो परमानन्द-स्वरूप ब्रह्म का प्रतिपादक हो, उसी को स्कोट कह सकते हैं। इस प्रकार, योगरूढ स्कोट शब्द प्रस्पव का सूचक टहरता है। क्योंकि, परमानन्द-रूप परमात्मा का प्रकाशक होने से प्रस्पव को ही ब्रह्म का वाचक श्राचार्यों ने स्वीकार किया है। नित्यानन्द-स्वरूप परमात्मा का वाचक प्रस्पव (श्रोङ्कार) ही है। इसी बात को भगवान पतञ्जलि ने योगसूत्र में कहा है—'तस्य वाचकः प्रस्पवः, तन्जपस्तदर्थ-भावनम्', श्रर्थात् उस परमार्थल इस्साप्त परमात्मा का वाचक प्रस्पव (श्रोङ्कार) है। उस प्रस्पव का जप श्रीर उसके श्रर्थ (परमात्मा) का ध्यान करना चाहिए।

# स्फौट और बहा (ब्रात्मा) में प्रकाश्य-प्रकाशकभाव

पूर्व में जो स्तोट और स्वात्म-स्वरूप ब्रह्म में प्रकाश्य-प्रकाशकभाव कहा गया है, उसे चिन्द्रका के समान समक्ता चाहिए। जिस प्रकार चिन्द्रका चन्द्र की प्रकाशिका है और रिश्म सूर्य की, उसी प्रकार शब्द भी परमार्थभूत स्वात्मा (ब्रह्म) का प्रकाशक होता है। पत्रज्ञिल के उपर्युक्त सूत्र का भाष्य करते हुए ज्यासदेव ने कहा है—'तस्य वाचकः प्रणवः इति, वाच्यः ईश्वरः प्रणवस्य। किमस्य सङ्कोतकृतं वाच्यवाचकत्वमथवा प्रदीपप्रकाशवद्वस्थितिमिति ? स्थितोऽस्य वाचकेन सह सम्बन्धः, सङ्कोतस्तु ईश्वरस्य स्थितमेवमर्थभिनयित। तद्यथा पितापुत्रयोः स्थित एव सम्बन्धः सङ्कोतेनावद्योत्यते, ग्रयमस्य पिता ग्रयमस्य पुत्र इति। सर्गान्तरेष्विप वाच्यवाचकशक्त्यपेद्यः तथैव सङ्कोतः क्रियते।'

इस भाष्य का तालार्य यह है कि उस परमात्मा का वाचक प्रण्व है और प्रण्य का वाच्य ईश्वर! शङ्का—क्या इसका वाच्य-वाचकत्व संकेतकृत है अथवा इस वाचक का वाच्य के साथ सम्बन्ध प्रदीप-प्रकाश के सहश सकेतपूर्व से ही अवस्थित है ? समाधान—इस वाचक का वाच्य के साथ जो सम्बन्ध है, वह स्थित, श्रयांत् अनादि है, कृत्रिम नहीं। ईश्वर का संकेत तो स्थित अर्थ का ही अभिनय (प्रकाश) करता है। जैसे पिता-पुत्र का सम्बन्ध स्थित ही है, केवल संकेत उसका द्योतक (प्रकाशक) मात्र होता है। जैसे—यह इसका पिता है छोर यह इसका दिता स्थानतर में भी वाच्यवाचक शक्ति की अपेद्या से ही उसी प्रकार का संकेत किया जाता है। श्रुति भी कहती है—'स्थांचन्द्रमसी धाता यथापूर्वमकलपयत्', विधाता ने सूर्य, चन्द्र आदि नामों को पूर्व के अनुसार ही किया। भाष्य का यही ताहर्य है।

उपर्युक्त कथन का ग्रहस्य यह है कि प्रदीप का प्रकाश के साथ, चन्द्रमा का चिन्द्रका के साथ और सूर्य का रिश्म के साथ स्थित ( अनादिसिंद्ध ) जो आश्रयाश्रयीभावल ज्ञ्चण सम्बन्ध है, वह स्वाभाविक होने से अकृत्रिम है। इसी प्रकार, वाच्य ईश्वर का उसके वाचक स्कोट नामक प्रण्य के साथ जो वाच्य-वाचक भावल ज्ञ्चण सम्बन्ध है, वह भी अकृत्रिम होने से अनादि है। इस स्थिति में जिस प्रकार रिश्म के द्वारा सूर्य, चिन्द्रका के द्वारा चन्द्रमा और प्रकाश के द्वारा अपिन का सबके हिन्द्रगोचर होना लोक में देखा जाता है, उसी प्रकार प्रण्य नामक स्कोट के द्वारा परमात्मा भी योगियों के हृद्य में प्रकाशित होता है। इसीलिए, स्कोट शब्द का निर्वचन दो प्रकार से हो सकता है—'स्फुटीभवित अर्थः यस्मात्', अर्थात् जिससे अर्थ स्फुटित ( प्रकाशित ) हो, वह स्कोट है, अथवा 'स्फुट्यते यः सः स्कोटः', अर्थात् जो प्रकाशित हो, वह स्कोट है। रिश्म से सूर्य स्कुटित होता है अथवा सूर्य से रिश्म, यह निश्चित करना अशवय है।

इस अवस्था में, प्रण्य से ईश्वर प्रकाशित होता है या ईश्वर से प्रण्य, यह निश्चित करना हमलोगों के लिए असम्भव-सा है। फिर भी, चिन्द्रका के द्वारा ही चन्द्रमा की उपलब्धि होती है, इसलिए चन्द्रमा को चिन्द्रका ही स्फुटित करती है, इस प्रकार का व्यवहार कर सकते हैं, या करते हैं। ऐसे ही प्रण्य के द्वारा ही ईश्वर की उपलब्धि होती है, इसीलिए प्रण्य से ही परमात्मा प्रकाशित होता है, इस प्रकार व्यवहारहृष्टि से प्रण्य को ही स्कोट मानना समृचित प्रतीत होता है। इसीलिए, प्रण्य ही वास्तिविक स्कोट शब्द का मुख्य अर्थ है, यह निख होता है।

### शब्द ग्रौर अर्थ में तादातम्य

मगवान् परमात्मा की जो अर्थाङ्गभूत शक्ति है, वही वास्तविक स्कोट शब्द का वाच्य है, अर्थात् वही स्कोट है | इसीलिए 'वागर्थाविव सम्प्रक्ती' इत्यादि महाकिव कालिदास की उक्ति भी स्ङ्कत होती है | इसमें बताया गया है कि पार्वती और परमेश्वर दोनों वाक (शब्द) और अर्थ के समान सम्प्रक्त, अर्थात् अभित्र हैं । कालिदास के हन्दान्त से यही स्वित होता है कि परमात्मा की अर्थाङ्गीभृत शक्ति ही वाक, अर्थात् शब्द है और अर्थाङ्ग अर्थस्य महेश्वर है । इसी लिए शब्द और अर्थ में तादात्म्य या एकात्मता, जो मुनियों ने जहाँ तहाँ बताई है, सङ्गत होती है । यही मानना समुचित भी प्रतीत होता है । कार ए यह है कि कोई कितना भी प्रवीण क्यों न हो, प्रदीप और प्रकाश, चन्द्र और चन्द्रिका, सूर्य और रिश्न में भेद या सर्था अभेद का ही निश्चय करना असम्भव-सा

प्रतीत होता है। कारण यह है कि यदि मेद मानते हैं, तो चन्द्र से अतिरिक्त स्थानं में मी चिन्द्रका की उपलब्धि होनी चाहिए श्रीर प्रदीप से श्रन्यत्र प्रकाश की, परन्तु ऐसा नहीं होता। यदि सर्वथा श्रमेद ही मान लें, तो जिस देश में चन्द्रमा है, उसी देश में चिन्द्रका की उपलब्धि होनी चाहिए, श्रन्यत्र नहीं। परन्तु ऐसा भी नहीं होता। लाखों कोस की दूरी से चन्द्रमा का प्रकाश (चिन्द्रका) यहाँ की वस्तुश्रों को प्रकाशित करता है। इस प्रकार, मेद श्रथवा श्रमेद, किसी का यदि निश्चय नहों कर सकते, तो चन्द्र-चिन्द्रका, सूर्य-रिश्म, प्रदीप-प्रकाश, पार्वती-परमेश्वर, लक्ष्मी-नारायण श्रीर वाक्-श्रर्थ में भी तादात्म्य या एकात्मता होने में कोई विरोध नहीं है।

इससे यह सिद्ध होता है कि समस्त रश्मियों का स्त्राश्रय होने से जिस प्रकार सूर्य ही प्रकाश्य ऋौर रिश्म प्रकाशक माने जाते हैं, उसी प्रकार सकल शब्दों का कारणभूत होने से ईश्वर ही वाच्य होता है ग्रीर स्तोट वाचक, इस प्रकार प्रदीप-प्रकाश के समान ईश्वर श्रीर स्फोट का यदि अलौकिक सम्बन्ध सिद्ध हो जाता है, तो सकल शब्दों का बाच्य ब्रह्मतत्त्व ही है, यह स्वयं सिद्ध हो जाता है। इस प्रकार, ब्रह्म में स्थित ( रहनेवाला ) ब्रह्म के विवर्त्त भूत सकल घट-पट आदि कार्यों में भी परम्परया उपचरितार्थ होता है। इस रिथति में यह सिद्ध हो जाता है. कि जिन शब्दों का ईश्वर के साथ साज्ञात सम्बन्ध होता है, वे ही शब्द ब्रह्म-तत्त्व के पारमार्थिक प्रतिपादन होने के कारण स्फोट शब्द के वाच्य हो सकते हैं। ऐसे शब्द अपीरुषेय वेदवाक्य ही हो सकते हैं। इनके अतिरिक्त जो लौकिक संस्कृत-शब्द हैं, वे भी वैदिक शब्दों के ही प्रकृतिभूत हैं, इसलिए उनमें भी स्कोटत्व का व्यवहार उपचार से होता है। मनुष्यादि चेतन के शरीर में साज्ञात् <mark>स्थित चैतन्य व्यवहार पत्र छ।दि में निवेशित प्रतिकृति में भी कल्पना से किया</mark> जाता है, अपभ्रंश-शब्दों में किसी प्रकार भी वैदिक शब्दों का साहश्य न होने से किसी प्रकार भी स्तोटत्व-व्यवहार युक्त नहीं माना जाता। कारण यह है कि अचेतन प्रकृतिभूत घट-पट आदि में यह चेतन है, इस प्रकार का व्यवहार कहीं भी कोई नहीं करता। इससे सिद्ध होता है कि जितने वैदिक वाक्य हैं, वे ही ब्रह्म के सजात वाचक होते हैं।

इसी श्रिमिप्राय से वेदवाक्यों के रचना-क्रम को शास्त्रकारों ने श्रपरिवर्त्त नीय माना है। इसीलिए, जहाँ ब्रह्म का श्रवस्थान श्रूपमाण है, या उनके स्वरूप की साह्यात् उपलब्धि है, वहाँ-वहाँ मन्त्रों का भी श्रवस्थान श्रुति में प्रसिद्ध है। जैसे-स्र्यमएडल में साज्ञात् ईश्वर की अवस्थिति अयमाण है—'योऽसावादित्ये पुरुषः' इत्यादि । वहीं उसके किरणभूत मन्त्रों का भी अवस्थान सुना जाता है । जैसे—'त्रयीमयो यस्य रथः', 'सामानि यस्य किरणाः' इत्यादि । इसी प्रकार, हृदय में भी ईश्वर का अवस्थान अयमाण है और वहाँ मन्त्रों की भी अवस्थिति अयमाण है । मनुस्मृति के द्वितीय अथ्यमाण के प्रथम शलोक के व्याख्यान में कुल्लूकमट ने लिखा है—'हृदयेनाम्यनुज्ञातः यो धर्मस्तं निन्नोधत ।' 'हृदयमावनारूपेण वेदस्य सर्वथा अवस्थानात्' 'हृदयेन = वेदेन योऽभ्यनुज्ञातः स धर्म' इति । अर्थात् भावनारूप से वेद के सर्वथा हृदय में रहने के कारण हृदय, अर्थात् वेद से जो अभ्यनुज्ञात ( नोधित ) हो, वही धर्म है । इस प्रकार, सर्वथा साथ-साथ रहनेगाले वेद और परमात्मा का वाच्य-वाचक (प्रकाश्य-प्रकाशक) होना सर्वथा उपपन्न होता है । सन शब्दों का अर्थ सत्ता-जाति ही है । इसी अभिप्राय से शब्दतत्त्व के जाननेगाले महात्मा कहते हैं—'परमार्थसंविल्लज्ज्णा सत्ता जातिरेव सर्वेषां शब्दानामर्थः ।' अर्थात्, परमार्थ-संवित्रूप जो सत्ता जाति है, वही सन शब्दों का वाच्य अर्थ होता है ।

यहाँ यह शङ्का होती है कि यदि सब शब्दों का एक ही सत्ता अर्थ है, तब तो सब शब्द पर्यायवाची हो जाते हैं, इस अवस्था में एक काल में अनेक शब्दों का प्रयोग नहीं कर सकते। कारण यह है कि एक ही किसी पर्याय से विविच्चित अर्थ के बोध हो जाने से इतर शब्द व्यर्थ हो जाते हैं। इसी अभिप्राय से आचायों ने कहा है—

पर्याया<mark>णां प्रयोगो हि यौगपद्योन नेष्यते ।</mark> पर्यायेगीव ते यस्माद् वदन्त्यर्थ<mark>े न सं</mark>हताः॥

इसका ताल्पर्य यह है कि एक काल में अनेक पर्यायवाचक शब्दों का प्रयोग युक्त नहीं होता । कारण यह है कि वे एक पर्याय से ही अर्थ को कहते हैं, मिलकर नहीं । इस स्थित में समानार्थक अनेक शब्दों का एक काल में प्रयोग असङ्गत हो जाता है। उपर्युक्त शङ्का का समाधान यह है कि स्वच्छ निर्मल जल या स्वच्छ स्पृटिक मिण नील, रक्त, पीत आदि उपरञ्जक द्रव्यों के सन्निधान में नील, पीत आदि विभिन्न रूपों में जिस प्रकार भासित होता है, उसी प्रकार ब्रह्म स्वरूप सत्ता भी गोत्व, अश्वत्व, वृद्धत्व, घटत्व आदि विभिन्न उपाधियों के मेद से विभिन्न रूपों में भासित होती है। इसी कारण उपाधि के भेद से विभिन्न तस्तु का प्रतिपादक होने से शब्दों की पर्यायतापत्ति नहीं होती। आतों ने कहा है—

स्फटिकं विसलं द्रव्यं यथा युक्तं पृथक् पृथक् । नीललोहितपीताद्येस्तद्वर्ण्सुपलभ्यते ॥ (भूषण्)

जिस प्रकार विमल (स्वच्छ ) स्कटिक द्रव्य नील, लोहित (रक्त), पीत आदि उपरक्षक द्रव्यों के साथ होने से उन्हीं वर्णों के रूप में भाषित होता है, उसी प्रकार सत्ता जाति भी गोत्व आदि उपाधि लगने से विभिन्न रूप से प्रतीत होती है। इसी अभिप्राय से भत्त हिर ने वाक्यपदीय में कहा है—

उपाधिभेदात् सत्तेव भिद्यमाना गवादिषु। जातिरित्युच्यते तस्यां सर्वे शब्दाः व्यवस्थिताः॥ तां प्रातिपदिकार्थेक्क धात्वर्थेक्क प्रचत्तते। सा नित्या सा महानात्मा तामाहुस्त्वतलादयः॥

जिस प्रकार एक ही विमल द्रव्य उपरक्षक उपाधि के भेद से भिन्न-भिन्न पतीत होता है, उसी प्रकार गो, अश्व अ।दि में वर्त्तमान जो बहासता है, वही त्राश्रयभूत सम्बन्धी रूप उपाधि से भिद्यमान हो कर जाति कही जाती है, अर्थात् वही ब्रह्म सत्ता उपाधि के भेद से जाति शब्द का वाच्य होती है। इसलिए गोल्ब, अश्वत्य भी परमार्थ में ब्रह्मसत्ता के श्रितिरिक्त नहीं है। वही ब्रह्मसत्ता गवादि उपाधि से गोल शादि के रूप में भाषित होती है, श्रीर उपाधिमेद से कल्पित भेदवाली सत्ता जाति में ही सकल गवादि शब्द वाचकरूप से व्यवस्थित है। इसे दूसरे शब्दों में कहा जायगा कि उसी ब्रह्म सत्ता के वाचक सब शब्द हैं। इसी श्रभिप्राय से प्राचीनों ने सत्ता को प्रातिपदिकार्थ माना है: 'प्रातिपदिकार्थ: सत्ता' । धातु का भी त्रर्थ सत्ता ही होता है; क्योंकि, जो 'भाववचनो धातुः', त्रार्थात् धातु का वाच्य भाव है, ऐसा मानते हैं। उनके मत में भाव से सत्ता ही शर्थ लिया जाता है ग्रीर 'कियावचनो धातुः', किया का वाचक धातु है, इस प्रकार धातु का अर्थं जो किया मानते हैं, उनके मत में भी अनेक व्यक्ति में रहनेवाली जाति ही किया है: 'जातिमेके कियामाहुरनेक व्यक्तिवित्तर्गीम्'। इस प्रकार, जाति पदार्थ को माननेवालों के मतानुषार भी किया को जाति माना गया है, श्रीर जाति भी सत्ता-रूप ही है, इस प्रकार भी धातु का अर्थ सत्ता सिद्ध होता है।

'तस्य भावस्त्वतलौ' इस पाणिनि-सूत्र से भाव ग्रर्थ में ही त्व श्रीर तल प्रत्यय का विधान किया गया है। इसलिए, सत्ता का ग्रर्थ भी भाव ही युक्त होता है। सत्ता शब्द में भी 'सतो भावः' = सत् का जो भाव, इस ब्युत्पत्ति से सत् शब्द से भाव अर्थ में ही तल् प्रत्यय का विधान है, इसलिए सत्ता का भाव ही अर्थ समुचित प्रतीत होता है और वहीं भावरूपा सत्ता सब शब्दों का वाच्य भी सिद्ध होती है। वह सत्ता उत्पत्ति-विनाश से रहित होने के कारण नित्य और ब्यापक भी है। उसी ब्रह्मसत्ता का विवर्त्त यह सकल प्रपञ्च (जगत्) है। इसीलिए देश, काल और वस्तु के परिच्छेद से रहित होने के कारण वह ब्रह्म महान् आत्मा भी कहा जाता है। इसी अर्थ के वाचक त्व और तल् प्रत्यय हैं। यही उक्त कारिकाओं का अभिषाय है।

इसमें रहस्य यह है कि वैदिक शब्दों का ब्रह्मतत्व के साथ तो साह्मात् सम्बन्ध है, किन्तु उसकी शक्ति के साथ किल्पत सम्बन्ध है। लौकिक शब्दों का लोकप्रवृत्ति के बिह्म ख होने के कारण कार्यद्रव्यों के साथ ही साह्मात् सम्बन्ध है, परन्तु उन द्रव्यों के भी ब्रह्म के विवक्त होने के कारण असत्यभूत भी उन्हीं द्रव्यों के द्वारा ब्रह्मतत्त्र ही उन शब्दों का भी विषय होता है। परन्तु, इन्द्रियों की बहिम खता के कारण मनुष्य यह निश्चय नहीं कर सकता कि यह लौकिक गवादि शब्द भी गो आदि व्यक्ति के द्वारा उसी ब्रह्मतत्त्व का बोधक होता है। इसी आभिप्राय से भगवान् भाष्यकार ने भी 'सिद्धे शब्दार्थं सम्बन्धे' इस वार्त्तिक के व्याख्यान में 'द्वयं हि नित्यम्' इत्यादि अन्थ से असत्य उपाधि से अविच्छन्न (युक्त) समस्त द्रव्यवाचक शब्दों का वाच्य अर्थ होता है, यह निश्चित किया है। वाक्यपदीय में भी लिखा है—

> सत्यं वस्तु तदाकारैरसत्यैरवधार्घ्यते। श्रासत्योपाधिभिः शब्दैः सत्यमेवाभिधीयते॥

तदाकार श्रमस्य वस्तु से भी सत्य वस्तु का निश्चय किया जाता है, श्रीर श्रमस्य उपाधिवाले शब्दों से भी सत्य का ही श्रभिधान (कथन) होता है। इसलिए, जाति पदार्थ या व्यक्ति पदार्थ दोनों ही परमार्थ दृष्टि से सत्य ही होते हैं। श्रतः, समस्त शब्दों का वाच्य श्रर्थ बहातस्व ही है।

यही बात वाक्यपदीय में कही गई है-

तस्माच्छक्तिविभागेन सत्यः सर्वसदात्मकः। एकोऽर्थः सर्ववाच्यत्वे बहुरूपः प्रकाशते॥ इसका भाव आगे स्पष्ट होगा। इस प्रकार, पूर्वोक्त रीति से अभेदप्रयुक्त जो अद्वितीयत्व को स्वीकार किया है, उसके निर्वाह के लिए दोनों का अविभाग दिखाया है। जैसे—

> ं वाच्या सा सर्वशब्दानां शब्दाच्च न पृथक् ततः। अपृथक्त्वेषि सम्बन्धस्तयोर्नानात्मनोरिव ।। (वा० प०)

तालर्य यह कि प्रदीप-प्रकाश के सहश शब्द के वाच्य स्वालमसंवित् भी परमार्थदशा में शब्द से भिन्न (पृथक्) नहीं हैं, किन्तु तत्-तत् उपाधि के भेद से जिस प्रकार आहमा में अनेक अकार के भेद माने जाते हैं, उसी प्रकार उपाधि के भिन्न होने से शब्द और आहमा में भी बाच्यवाचकमाव सम्बन्ध माना जाता है। इस स्थित में कुण्डलिनी-शक्तिविशिष्ट जो तत् तत् नाद है, उससे अभिव्यक व्य (अभिव्यक्त होनेवाला) जो स्कोट नाम का शब्द बहा है, वह वाचक होता है और माया-शक्तिविशिष्ट बहा तत् तत् देवादि शरीर से अभिव्यक्त वाच्य होता है। इस स्थित में वाच्यभूत ब्रह्म का विवर्त्त है जङ्गमाजङ्गम (चराचर) सकल प्रपञ्च (जगत्) और वाचकभूत स्कोट के चराचरात्मक जगत् का वाचकभूत शब्दमय (वाङ्मय) जगत् विवर्त्त है।

एक बात और भी यहाँ जान लेनी चाहिए कि समस्त शब्दों के स्कोट का विवक्त होने पर भी व्यवहारदशा में सर्वत्र स्कोट का व्यवहार युक्त नहीं होता। जैसे — प्रमस्त चेतनाचेतनात्मक जगत् चिदात्मा का ही विवर्च है, तो भी पाषाण आदि में चेतनत्व का व्यवहार नहीं होता। हसी प्रकार, यद्यपि समस्त शब्दमय जगत् स्कोट का ही विवर्च भूत है, तो भी अपभ्रंशों में स्कोटत्व का व्यवहार व्यवहार वहां के स्वाय अपभ्रंशों में स्कोटत्व का व्यवहार व्यवहार वहां स्वाय का स्वयवहार हो स्वयवहार स्वयवहार

इस महासन्दर्भ से यही स्पष्ट किया गया है कि ब्रह्मस्वरूप परमार्थ का साचात् वाचक होने के कारण प्रणव (ब्रोङ्कार) ही स्कोट है ब्रौर पूर्वोक्त रीति से वर्ण श्रादि भी इसी स्कोटात्मक प्रणव से श्राविभूत हुए हैं, इसलिए प्रणव-सम्बन्ध से वर्ण श्रादि में भी स्कोट का व्यवहार होना युक्त है। हरिवंशपुराण में भी लिखा है—'ब्रह्मराणामकारस्त्वं स्कोटस्त्वं वर्णसंश्रयः', श्रर्थात् अच्ररों में तुम अकार हो, ब्रौर वर्णों के ब्राक्षयभूत तुम्हीं स्कोट हो। इससे यह सिद्ध होता है कि समस्त वर्णों का ब्राक्षयभूत शब्दब्रह्म ही प्रकाशक होता है, ब्रौर 'श्रृणोति य इसं स्कोटम्' इत्यादि उक्त रीति से प्रएव ही वारतिवक स्कोट-तन्व है।

# उपनिषदों की साचिता

जिस प्रकार श्रानन्दवल्ली-उपनिषद् में विशुद्ध[ब्रह्म का बीध कराने के लिए श्रन्नमय, प्राणमय, मनोमय, विज्ञानमय श्रीर श्रानन्दमय इन पाँच कोशों में श्रपारमार्थिक ब्रह्म के ज्ञान का उपाय बताया गया है, श्रथवा जिस प्रकार सूक्ष्म श्रक्म के ज्ञान के लिए पहले स्थूल नच्चों में श्रपारमार्थिक श्रक्मधती का ज्ञान कराना उपाय बताया गया है, उसी प्रकार श्रखण्ड पदस्कोट-रूप प्राण्-तस्त्र का ज्ञान कराने के लिए श्रखण्ड वाक्यस्कोट, सखण्ड वाक्यस्कोट, श्रखण्ड श्रीर सखण्ड पदस्कोट श्रीर वर्णस्कोट की कल्पना केवल उपायमात्र है। श्राचावों ने लिखा है—

उपायाः शिक्ष्यमासानां वालानामुपलालनाः। असत्ये वर्त्मान स्थित्वा ततः सत्यं समीहते॥ (वा० प०)

जिस प्रकार अन्ति दृष्टिसम्पन्न योगी लोकन्यवहार के लिए सूक्ष्म आनन्दमय कोश के द्वारा ही स्थूल देह आदि में भी दृष्टि देते हैं, उसी प्रकार वर्ण्स्फोट
के द्वारा ही वाक्यस्फोट को विषय करते हैं, और बहिद प्रिसम्पन्न विद्वान् स्थूल
अन्नमय कोश के द्वारा ही शनै:-शनै: आनन्दमय कोश के ज्ञान से परमात्मतत्त्व
के ज्ञान के लिए प्रयत्न करते हैं। उसी प्रकार, स्थूल अखएड वाक्यस्फोट-रूप
वैदिक मन्त्रों के ज्ञान द्वारा ही सूक्ष्म वर्ण्स्फोट के वर्ण्समाम्नाय-रूप वर्ण्स्फोटतत्त्व को प्राप्त करने के लिए यत्न करते हैं।

लोकायतिक (चार्वाक) तो स्थूल अनमय कोश-रूपी शरीर के पोषण से ही अपने को कृतकृत्य समक्तकर सूक्ष्म तत्त्वज्ञान से पराङ्मुख ही रहते हैं। इसी प्रकार, बाह्य दृष्टिवाले तार्किक लोग भी स्थूल शब्दज्ञान से ही सन्तुष्ट होकर शब्दों के सूक्ष्म तत्त्व प्रणव-रूप स्कोटतत्त्व के ज्ञान के लिए प्रयत्न नहीं करते हैं।

# ग्र**पभ्र श-श**ब्दों में स्फोटत्व का निराकरण

'श्रात्मा श्रात्मना श्रात्मानं जानाति'—श्रात्मा, श्रर्थात् शरीराविष्ठित्र (शरीर से युक्त) चेतन, 'श्रात्मना'—श्रन्तः करण् से 'श्रात्मानम्'—निरविष्ठित्र (उपाधि से रहित) श्रात्मा को जानता है। यहाँ शरीर, श्रन्तः करण् श्रीर उपाधि-रहित श्रात्मतत्त्व, इन तीनों में श्रात्म शब्द का व्यवहार देखा जाता है, परन्तु घड़ा, पाषाण् श्रादि जड पदार्थों में श्रात्मत्व का व्यवहार नहीं देखा जाता, उसी प्रकार

श्रपभ्रंश में भी स्कोटत्व का व्यवहार युक्त नहीं होता। जैसे-पाषाण में श्रांत्मत्व का व्यवहार नहीं हो सकता । यहाँ शङ्का यह होती है कि चिद्रूप आत्मा तो सर्वत्र पाषाण श्रादि में व्यापक होने से श्रोतमोत है, इसलिए इस श्रवस्था में भी पाषाण श्रीर घटादि में चेतनत्व का व्यवहार क्यों नहीं होता ! इसका उत्तर यही है कि पाषाण स्रादि में तमोगुणमय प्रकृति की प्रधानता होने से वहाँ चैतन्य-<mark>श्रंश का लेशतः भी उद्भव नहीं होता। इसलिए, श्रात्मत्व या चेतनत्व का</mark> व्यवहार नहीं होता । दूसरा कारण यह है कि चिदानन्दमय परमारमा के ज्ञान में जो उपयोगी होता है, उसी में आत्मत्त्र या चेतनत्व का व्यवहार युक्त होता है। पाषाण श्रादि चिदानन्द परमात्मा के ज्ञान में कुछ भी उपयोगी नहीं हैं, इसिलए भी उसमें चेतनत्व या स्रात्मत्व का व्यवहार नहीं होता स्रीर में तो स्त्रत्रधान प्रकृति को प्रधानता रहती है, इसलिए वहाँ चिदाभास का उद्भव रहता है ख्रीर चिदानन्द ब्रह्म की प्राप्ति में उपयोगी भी है, इसलिए उसमें चेतनत्व या त्र्यात्मत्व का व्यवहार होना युक्त ही है। इसी प्रकार, ब्रह्मतत्त्व के साज्ञात् प्रकाशक होने से प्रणव में, तथा उसके द्वारा स्क्ष्मतया परमात्मा की महिमा के प्रकाशक होने से वर्णसमाम्नाय ( स्त्र इ उस् स्रादि) में स्रौर परमात्मा के स्रंश-भूत देवता श्रों के स्वरूप का प्रतिपादन करने या प्रकाशक होने के कारण मन्त्र-समुदायों में ही स्कोटल्य का व्यवहार होना युक्त प्रतीत होता है; क्योंकि ये ही तीन परमार्थं के साज्ञात् या परम्परया वाचक अर्थात् प्रकाशक होते हैं। परन्तु, अप-भ्रंशों में किसी प्रकार भी स्कोटत्व का व्यवहार युक्त नहीं होता; क्योंकि स्कोट के <mark>व्यापक होने से सकल शब्दों में</mark> स्रोत प्रोत होने पर भी साह्यात् या परम्परया <mark>श्रात्मज्ञान में किसी प्रकार भी अपभ्रंश</mark> का उपयोग नहीं होता।

### लौकिक संस्कृत-शब्दों का स्कोटत्व-व्यवहार

लौकिक संस्कृत-शब्दों का स्कोटस्व-व्यवहार किसी प्रकार युक्त माना जाता है। जिसप्रकार पटादि में चित्रित या कोटो ग्रादि में यह मनुष्य है, यह पद्धी है, यह देवदत्त है, यज्ञस्त है इत्यादि व्यवहार लोक में प्रचलित है, उसी प्रकार वैदिक शब्दों के प्रतिकृतिभूत होने के कारण लौकिक संस्कृत-शब्दों का भी स्कोटस्व व्यवहार होने में कोई ग्रनुपपित नहीं है। इसी कारण धार्मिक कर्मकाएडों में संस्कृत-शब्दों का ही प्रयोग करना वैदिक सम्प्रदायों में प्रसिद्ध है। इसीलिए, वैदिक कर्मकाएडों में ग्रमु ग्रमु श्रमु श्रमु श्रमु श्रमु श्रमु तिम् किसी प्रान्त या देश में नहीं किया जाता है। इसी प्रभिप्राय से श्रुतिमूनक होने से स्मृतियों का भी प्रामायय महर्षियों ने माना है। इसमें विशेषता यही है कि जितने वैदिक मन्त्र हैं, वे सभी

सनातन होने से अक्विम तथा चिदाभासविशिष्ट भी हैं और इसके स्वरूप की परिवृत्ति नहीं होने के कारण अविकारी भी हैं। इसलिए, वैदिक मन्त्र आत्मा के समान ही नित्यस्कोट-रूप माने जाते हैं।

परन्तु, इनके अतिरिक्त संस्कृत-शब्दों के परिवृत्तिसह होने के कारण और चिदाभास से रहित होने से भी उसमें जो स्फोटल का ब्यवहार किया जाता है, वह फोटो आदि के समान कल्पित ही माना जाता है। यद्यपि लौकिक संस्कृत-शब्द भी वैदिक शब्दों के सहश ही हैं, तथापि पुरुषकृत होने से अनित्य और परिवृत्तिसह होने से विकारी भी माने जाते हैं, इसीलिए इनमें कल्पित स्फोट का ब्यवहार किया जाता है। इस अवस्था में मुख्य तीन ही स्फोट सिंख होते हैं। जैसे—

एक ग्रखण्ड पदस्कोट (प्रण्व), दूसरा श्रद्धारसमाम्नाय-रूप वर्णस्कोट श्रीर तीसरा तत्-तत् मन्त्ररूप। ये तीनों प्रकार के स्कोट जाति श्रीर व्यक्ति के भेद से छह प्रकार के हो सकते हैं। यहाँ जाति श्रीर व्यक्ति का भेद उसी प्रकार है, जिस प्रकार परमात्मा में समष्टि श्रीर व्यष्टि के भेद की कल्पना। श्रखण्ड पदस्कोट श्रीर श्रखण्ड वाक्यस्कोट केवल लौकिक संस्कृत-शब्दों में ही कल्पित होते हैं; क्योंकि संस्कृत-शब्दों का प्रयोग स्वव्छन्दत्या कर सकते हैं।

वैदिक श्रीर तान्त्रिक शास्त्रों के इस प्रकार श्रनुसन्धान करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि श्रख्य पदस्वरूप प्रणव ही मुख्य स्कोट पद का वाच्य हो सकता है; वयों कि वास्तिविक श्रर्थ जो परमात्मा है, उसका प्रकाशक वही प्रणव है। उसके बाद श्रज्ञरसमान्नाय रूप वर्णस्कोट है; क्यों कि वह भी सूक्ष्म रीति से सूक्ष्म ब्रह्म के माहात्म्य का प्रतिपादन उक्त रीति से करता है। उसके बाद श्रख्य वाक्य स्वरूप मन्त्रसमुदायों का वाक्यस्कोटत्व सिद्ध होता है; क्यों कि वे मन्त्र भी परमात्मा के श्रंशभूत सर्वाभिमानी देवताश्रों के स्वरूप-प्रतिपादन के द्वारा श्रली किक महिमाश्रों का प्रकाशन करते हैं। इन्हीं उक्त स्कोटों के मुख्य स्वरूप के प्रकाशन के लिए श्रीर बालकों की व्युत्पत्ति के लिए भी कौ किक संस्कृत शब्दों में स्कोटत्व की कल्पना की जाती है। स्थूल मतिवाले मन्दों को बोध कराने के लिए व्यवहार हिष्ट से मन्त्रों में सिद्ध (स्थित) जो श्रख्य वाक्यस्कोटत्व है, उसी को लौकिक संस्कृत-वाक्यों में भी कल्पित कर श्रख्य वाक्यस्कोट की प्रधानता श्राचारों ने बताई है। श्रमत्य मार्ग पर ठहरकर ही सत्य के मार्ग का श्रक्विष्ण किया जाता है। श्रमत्ये वर्त्मिन स्थित्वा ततः सत्यं समीहते, यह व्याय इसी बात को पृष्ट करता है।

'वाक्यस्कोटोऽतिनिष्कर्षः सिद्ध्यतीति मतस्थितिः' इत्यादि कथन से लौकिक वाक्यों का ही मुख्य स्कोट होने का समर्थन कुछ स्राचार्यों ने किया है। उनका तालपर्य यही प्रतीत होता है कि लौकिक दृष्टि से जब अखरड वाक्यस्कोट का समर्थन हो जायगा, तभी अखारड वाक्यरूप वैदिक मन्त्रों में मनुष्यों की अदा उत्पन्न हो सकती है, बाद में स्वाध्याय-सम्पत्ति से उनके हृदय में परमात्मा का प्रकाश अवश्य हो जायगा, यही हमारे श्रद्धेय आचार्यां का तात्वर्य प्रतीत होता है। निष्कर्ष यह है कि शब्दब्रह्म के दो स्वरूप हैं, नित्य श्रीर ग्रानित्य। उनमें अनित्य भी दो प्रकार का है, ईश्वरकृत और जीवकृत । जो ईश्वरकृत है. वह तो प्रवाइनिस्तता से निस्य माना ही जाता है; क्योंकि उसका निस्यश्वेन व्यवहार लोकप्रसिद्ध है। जो जीवकृत है, वह च्रिणिक होने से सर्वथा अनित्य ही है। यह व्यवहार भी सर्वथा लोकप्रसिद्ध है स्रीर जो नित्य व्यापक होने से सर्वत्र अनुस्यूत ( त्रोतपोत ) है, उसी का वर्णन ''नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि' इत्यादि वचनों से त्र्याचार्यों ने किया है। उसी प्रकार नित्य, व्यापक-वाचकरूप जो शब्द-ब्रह्म है, वही समस्त शब्दों में अनुस्यृत है, इसी कारण तत्-तत् वर्णनाद से स्रिभिन्यङ स्य स्रीर वर्ण, पद, वाक्य के स्रितिरिक्त जो सच्चिदानन्द है, वही स्रख्याङ नित्य स्कोट है। जो वर्ण, पद, वाक्यात्मक श्रनित्य रूप है, वह दो प्रकार का है-ईश्वरकृत श्रौर जीवकृत। जो ईश्वरकृत है, वह तो नित्य सनातन है, श्रौर जो जीवकृत है, वह अनिस्य है।

#### जीवकृत ग्रनित्य स्कोट का विवेचन

कपर ईरवरकृत स्कोट का विवेचन हो चुका है। अब जीवकृत अनित्थ स्कोट का विवेचन किया जाता है। 'स्कुटित अर्थः यस्मात् इति स्कोटः' जिससे अर्थ स्कुटित (प्रकाशित) होता है, वह स्कोट है। इस ब्युत्पत्ति से निध्पन्न स्कोट शब्द पक्कज आदि शब्दों के समान योगरूट होता है। भूषण में 'स्कुटित अर्थः यस्मात् इति स्कोटः, वाचक इति यावत्', इस ब्युत्पत्ति से कौण्डमङ्क ने स्कोट शब्द को केवल योगिक ही माना है। परन्तु, वह युक्त नहीं प्रतीत होता, कारण कि साधु शब्दों के समान ही असाधु अपभ्रंश-शब्द भी वाचक होता है, इसलिए अपभ्रंश-शब्दों में भी स्कोट त्व-ब्यवहार की आपित्त होने लगेगी; वयोंकि अपभ्रंश भी वाचक (अर्थ का बोधक) है ही, यदि कहा जाय कि अपभ्रंशों में भी स्कोटत्व-ब्यवहार इष्ट ही है, तो यह कहना भी युक्त नहीं, कारण कि परमार्थ के वाचक जो वैदिक शब्द हैं, उनका साहश्य इन अपभ्रंश-शब्दों में नहीं है, इसलिए शब्दतस्व को जाननेवाले विद्वान् यह नहीं मानते। वह स्कीट लौकिकाचार्यों के व्यवहार से आठ प्रकार का माना जाता है। जैसे—वर्णस्कीट, पदस्कीट और वाक्यस्कीट के भेद से तीन प्रकार का हुआ। इनमें भी जातिवर्णस्कीट, जातिपदस्कीट जातिवाक्यस्कीट और व्यक्तिवर्णस्कीट, व्यक्तिवाक्यस्कीट, ये जाति व्यक्ति के भेद से छह प्रकार के होते हैं। पद और वाक्यस्कीट भी सखरड, अखरड भेद से दो-दो प्रकार के होते हैं, जैसे—सखरड पदस्कीट, सखरड वाक्यस्कीट और अखरड पदस्कीट, अखरड वाक्यस्कीट। ये सब मिलाकर आठ होते हैं।

इनमें व्यवहारदशा में वाक्यक्तीट ही मुख्य होता है; क्योंकि लोक में स्थूलशरीर के ही कार्यकारी होने से वह अर्थ का बोधक हो सकता है। 'गाम् आनय'—गाय लाओ, इस वाक्य को सुनकर कोई प्रयोज्यवृद्ध (युवा) गाय ले आता है। यह देखकर पास में बैठा हुआ बालक 'गाम् आनय' इस वाक्य का ही गवानयन (गाय का लाना) अर्थ समक्तता है। बाद में 'गां नय अर्वम् आनय', इस वाक्य से जब वह गाय ले जाता और अर्व ले आता है, तब वह बालक अन्वयव्यतिरेक से पद में शक्ति (संकेत) समक्ता है। एक बात और है कि उस तरह से विचार करने पर वाक्यार्थज्ञान के प्रति पदार्थज्ञान कारण होता है। अर्थात्, जबतक पद का अर्थज्ञान नहीं होता, तबतक वाव्य का अर्थज्ञान होना दुष्कर है। और, वाक्यों का निर्वचन लघु उपाय से होना अशक्य ही है, इसीलिए वाक्यों में कल्पना से पदों का विभाग करते हैं और पदों में भी पक्रति-प्रत्ययों का विभाग कर कल्पित अन्वय-व्यत्तरेक से शास्त्र मात्र में उन सकल पदों के अर्थ का विभाग कर कल्पत अन्वय-व्यत्तरेक से शास्त्र मात्र में उन सकल पदों के अर्थ का विभाग आचार्यों ने किया है। वहाँ भी व्यवहारदशा में पदों में वर्ण कारण होते हैं, इसिलए पहले वर्णस्कोट का ही विचार करना समुचित है।

#### वर्णस्फोट-विचार

03

'सुप्तिङन्तं पदम्', 'एकितिङन्तार्थमुख्यविशेष्यकं वाक्यम्'—सुबन्त श्रीर तिङन्त को पद कहते हैं, श्रीर जिसमें एक तिङन्तार्थमुख्यविशेष्य ही, उसे वाक्य कहते हैं। जो वर्णसमूह श्रथवा केवल वर्ण ही न सुबन्त हो, न तिङन्त ही, न एक तिङन्तार्थमुख्यविशेष्यक वाक्य ही हो, केवल 'पच्', 'तिप्' श्रादि प्रकृति श्रथवा प्रत्यय-रूप ही हो (जिसका शक्तिग्रह व्याकरण से ग्रहीत हो), उनके वाचकत्व स्वीकार करने पर वर्णस्कोट सिद्ध होता है। वे प्रयोग में समवायी, 'श्रथांत् नित्य रहनेवाले तिप्या विसर्ग ति श्रादि के रूप में रहते हैं। वे ही विसर्ग श्रादि वाचक (श्रथवीधक) होने से स्कोट शब्द के वाच्य होते हैं। विसर्ग के स्थानी जो सु स्रादि हैं स्रोर तिप् के स्थानी जो ल स्रादि हैं, वे वाचक नहीं होते; क्योंकि वे स्थानी नियत रूप में नहीं रहते। प्रत्येक व्याकरणाचार्य ने स्थानी को भिन्न-भिन्न रूप में कल्पित किया है, स्रतः वे नियत नहीं हैं।

एक बात और है कि स्थानी को यदि वाचक मानते हैं, तो जिसको स्थानी का ज्ञान नहीं है, उस अवियाकरण को आदेश-मात्र के अवण से बोध नहीं हो सकता। इसिलए, जो स्थानी को ही लाघन से वाचक मानते हैं, उस वार्त्तिककार का मत अकत नहीं होता! इस प्रकार का स्होटजान प्रकृति-प्रत्यय, स्थानी और आदेश का ज्ञान रखनेवाले वैयाकरण को ही हो सकता है। साधारण जनों के के लिए तो जिन वर्णीं का एकाज्ञरकोश आदि से शिक्तज्ञान हो गया है, उन्हीं वर्णीं का वर्णस्कोट सिद्ध हो सकता है, सन्न वर्णीं का नहीं। 'अर्थवन्तो वर्णां', इस माध्य का यही तास्पर्य है।

इस प्रकार का स्कोट-तत्त्व स्वीकार करने पर यह शङ्का होती है कि धनम्, वनम् इत्यादि पदों में प्रत्येक वर्ण के वाचक होने से अर्थवत्वात् प्रातिपदिक संज्ञा होने लगेगी, इस अवस्था में स्वादि की उत्पत्ति और पदसंज्ञा होने से धनम्, वनम् में नकार का लोप क्यों नहीं होता ? इसका समाधान यह है कि समुदाय शक्ति उस कार्य का प्रतिबन्धक है, जिस कार्य से समुदायशक्ति के आश्रयीभूत जो पद के श्रानुपूर्वी हैं, उसका मङ्ग होता है। प्रकृत धनम्-वनम् में समुदायशित के आश्रयीभूत जो धन-वन आनुपूर्वी है, वहाँ पदसंज्ञा होने पर नकार का लोप श्रवश्य हो जाता है। इस श्रवस्था में धन-वन जो समुदायशिकत का स्राश्रय है, उसके आनुपूर्वी नकार के लोप होने से उसका भङ्ग हो जाता है। श्रतः, प्रातिपदिक संज्ञा आदि कार्य वहाँ नहीं होता; क्योंकि समुदायशक्ति उस कार्य के प्रतिबन्धक <mark>. रूप में वहाँ विद्यमान है। इसी को दसरे श</mark>ब्दों में श्राचार्यों ने कहा है—'श्रवयव-निष्ठराक्तिज्ञानाधीनबोधसामग्री प्रति समुदायनिष्ठशक्तिज्ञानधीना मितिबन्धिका भवति।' इसका तात्पर्य यह है कि अवयव में रहनेवाली जो शक्ति है, उस शक्तिज्ञान के अधीन जो बोध-सामग्री है, उसका प्रतिबन्धक समुदाय में रहनेवाली जो शक्ति है, उस शक्तिज्ञान के ऋधीन जो बोध-सामग्री है, वह होती है। संचेप में, इसका तालयं है कि जहाँ समुदायशिकत रहती है, वहाँ श्रवयशक्ति मानकर कोई कार्य नहीं होता। जैसे—उक्त धनम्-वनम् नकारादि जो अवयव हैं, उनको अर्थवत् मानकर कोई कार्य नहीं होता; क्योंकि अवयवशक्ति की प्रतिबन्धिका सपदायशक्ति वहाँ विद्यमान है।

#### पदस्फोट का विवेचन

वर्णस्कोट के बाद पदस्कोट का विवेचन प्रसङ्गमात है, इसलिए उसका विवेचन किया जाता है। व्यवहारदशा में वाक्य के साज्ञात् अवयव होने के कारण अन्तरङ्ग पद ही होते हैं। व्यावहारिक पदस्कोट भी दो प्रकार का होता है—सखरड और अखरड। तार्किक लोग 'वाचक' पद को यौगिक और 'पङ्कज' पद को योगकड मानते हैं। परन्तु, और लोग इसी को व्यवहारदशा में सखरड स्कोट का उदाहरण मानते हैं। इसमें कारण यह है कि खरडशक्ति के अनुसन्धानपूर्वंक ही कोश आदि से समुदायशक्ति का ज्ञान होता है। जो व्याकरण-ज्ञान से अनिमज्ञ है, उसे व्यवहार से ही शक्ति का ज्ञान होता है; इसलिए उसके मत में वही अखरड स्कोट का उदाहरण समक्ता चाहिए। मिण, न्पुर, रथन्तर आदि जो रूढ शब्द हैं, वे तो सबके मत में अखरड ही माने जाते हैं; क्योंकि वहाँ सबका अर्थबोध अवयवार्थ-ज्ञान से शून्य समुदायशित के ही ज्ञान से होता है। इस अवस्था में विचार करने से यही प्रतीत हेता है कि यौगिक और सखरड स्कोट तथा रूढ और अखरड स्कोट इन दोनों में व्यवहारहिष्ट से नाममात्र का ही मेद है।

## व्यावहारिक वाक्यस्फोट का निरूपण

वाक्यार्थबोध के प्रति पदार्थबोध कारण होता है; इसलिए पहले पद-म्फोट का निरूपण किया गया, इसके बाद वाक्यस्कोट का निरूपण किया जाता है। बाक्यस्फोट भी दो प्रकार का होता है—सखरड वाक्यस्फोट ग्रीर वाक्यस्कोट । 'घटम् त्रानय', 'पटम् पश्य'—घड़ा लात्रो, पट देखो इत्यादि लौकिक मखग इ वाक्यस्कीट के उदाहरण हैं। जहाँ किया-कारक का विभाग कर सकते हैं. वही सखरड है, जैसे - घटम् त्रानय, पटम् पश्य इत्यादि । 'हरेऽव', 'विष्णोऽव' त्यादि स्थलों में श्रकार के पूर्वरूप करने पर किया और प्रातिपदिक श्रथवा कारक का विभाग करना अशक्य हो जाता है। इसलिए, ये लौकिक श्रखरड स्कोट के उदाहरण हैं, जैसा कि वैयाकरणभूषण, लघुमञ्जूषा त्रादि प्रन्थों में त्राचायों ने कहा है। इस स्थिति में जिसे प्रकृति-प्रत्यय, क्रिया-कारक आदि का ज्ञान नहीं है, ऐसे अवैयाकरण के लिए तो सभी वाक्य अखराड स्कोट के ही उदाहरण कहे जा सकते हैं। वर्णंस्कीट, पदस्कीट ग्रादि का जो व्यवहार है, वह इसी प्रकार है, जैसा कि लोक में कहा जाता है—'यह छोटा कम्बल है, यह बड़ा। यह बहत बड़ा है, यह छोटा कपड़ा है, यह 'बड़ा, यह बहुत बड़ा, इत्यादि। उसी प्रकार यह वर्णास्कोट है, वह पदस्कोट, यह वाक्यस्कोट है इत्यादि लोक में व्यवहार किया जाता है।

वास्तविक बात तो यह है कि जिस प्रकार दृश्यमान जगत् के अतिरिक्त, सर्वत्र अनुस्यूत, सर्वव्यापक, नित्य, अक्षण्ड किसी एक तस्त्र या पदार्थ को स्वीकार किया जाता है, जिसे ब्रह्म या परमात्मा कहते हैं, उसी प्रकार श्रूयमाण सकत वाड मय (शब्दमय) समष्टि के अतिरिक्त समस्त शब्दमय जगत् में अनुस्यूत परमार्थवाचक एक अखण्ड व्यापक पदार्थ (तस्त्र) अवश्य स्वीकरणीय होता है। वहीं वास्तविक स्कोटतस्त्र है। वहीं समस्त शब्दमय जगत् में व्यापक रूप से अनुस्यूत, एक, अखण्ड और परमार्थवाचक स्कोट शब्दब्र शब्द से व्यवहृत होता है, यह शब्दतत्त्वज्ञ महात्माओं की घोषणा है। दूसरे शब्दों में—जिस प्रकार आत्मा और शरीर का शरीर-शरीरीमाव सम्बन्ध नित्य रहता है, उसी प्रकार ध्वनिक्ष शब्द और स्कोट का शरीर-शरीरीमाव सम्बन्ध सिद्ध है। अर्थात्, जिस प्रकार मनुष्यादि शरीरों में आत्मा ही नित्य तस्त्र है, उसके विना शरीर का कुछ महत्त्व नहीं रहता, उसी प्रकार ध्वनिक्ष शब्दों में नित्य अनुस्यूत स्कोटतत्त्व के विना ध्वनिक्ष शब्द निष्कल और निरर्थक रहता है, जैसे आहमा के विना शरीर।

पूर्वीक्त सिद्धान्त के श्रनुसार व्यावहारिक स्कोटतत्त्व का भी विवेचन यथा-शक्ति किया गया है, श्रव इसमें युक्ति भी दी जाती है—

वाक्यों के अवयव जो अनेक वर्ण हैं, उनके अतिरिक्त, अनेक ध्वनियों से अभिन्यक ग्य (जो अर्थ के बोधक होने से वाचक-स्वरूप है ) वाक्यात्मक अख्यख्ड-स्कोट श्रारातिरिक्त चैतन्य के समान एक ही निश्चित रूप से सिद्ध होता है। इम, प्रकार का स्कोट अवश्य मन्तव्य है। जैसे—'कामः, सक्कल्पः, विचिकित्सा, अद्धा, अश्रद्धा, भीः, हीः इत्येतत् सर्व मन एवं इत्यादि अतियों से काम, संकल्प और विचिकित्सा आदि मन के ही धर्म बताये गये हैं, तथापि नैयायिक इसे आत्मा का ही धर्म मानते हैं। व्यवहार में प्रायः सभी इसे स्वीकार भी करते हैं। परन्तु, यह सब अममूलक ही है, पारमार्थिक नहीं। यह वेदान्तशास्त्र के परिशोलन करनेशले विद्धानों को अविदित्त नहीं है। यहाँ यह शक्का होतो है कि अन्य का धर्म अन्य के धर्मकर में मासित होता है, इसमें क्या बीज है र इसका शास्त्रसम्य के धर्मकर में मासित होता है, इसमें क्या बीज है र इसका शास्त्रसम्य उत्तर यह है कि जिस प्रकार जपाकुसुम के सिन्धाम (संसर्ग) से स्वभावतः उज्ज्वल स्वच्छ स्कटिक भी लाल प्रतीत होता है, उसी प्रकार काम, संकल्प आदि भी आत्मा के साथ मन का संसर्ग होने से मन के धर्म आत्मा के ही प्रतीत होते हैं। इसमें आत्मा और मन का संसर्ग हो बीज है। इसलिए, व्यवहारकाल में पूर्वोक्त 'कामः सक्कल्पः' आदि अति का आदर लोग प्रायः नहीं

करते । किन्तु, स्कोट के विषय में तो इस प्रकार के व्यवहार होने का कोई निमित्त ही नहीं है, जिससे शब्दब्रह्मात्मक स्कोट अनेक वर्षक्ष या ध्वनिरूप में प्रतीत हो, अथवा अनेक वर्णक्ष या ध्वनिरूप उसको कह सकें। विना किसी अकाट्य युक्ति या निमित्त के शब्दतत्त्व (स्कोट) को अनेक वर्णक्ष अथवा ध्वनिरूप नहीं कह सकते। कारण यह है कि स्वयं भगवती अ ति ही शब्दतत्त्व को वर्ण और ध्वनि से अतिरिक्त व्यवस्थापित करती है। अ ति कहती है—

उतत्वः पश्यन्न द्दर्श वाचम् उतत्वः शृण्वन्न शृणोत्येनाम्। उतो त्वस्मै तन्वं विसस्ने जायेव पत्ये उशती सुवासाः॥

वणों के श्रितिरक्त स्कोट की सत्ता में यह श्रुति प्रमाणभूत है। इस श्रुति को भाष्यकार ने शब्दानुशासन के प्रयोजन-प्रसङ्ग में लिखा है श्रीर इसकी व्याख्या भी प्रयोजनपरक ही की है। परन्तु, श्रन्य श्राचायों ने इसकी व्याख्या पद्यमय कारिकाश्रों में की है, जिससे स्कोटतस्त्र के ऊपर बहुत प्रकाश मिलता है। वे कारिकाएँ है—

आपि चो तत्व इत्यादेशगमादपि गम्यते । वर्णातिरिक्तमेवेदं शब्दतत्त्वमिति स्फुटम् ॥१॥ उतत्व इति मन्त्रस्य ह्ययमर्थः प्रतीयते । स्वविवर्त्तमहीशैलसमुद्राचात्मना स्थिताम् ॥२॥ पश्यत्रपि पुमान् वाचं नैव कश्चिद्दर्श ताम्। इयं मही ह्ययं शैलः समुद्रोऽयमिति भ्रमन् ॥३॥ श्रहं पश्यामि वाक्तत्त्वमित्येवं नावगच्छति । पश्याभीत्येवमेवामिधीयते ॥४॥ किन्त्वन्यदेव तेनात्र वाग्विवर्त्तत्वात् सर्वस्यैव हि वस्तुनः। तत् परयन् वाचमेवासौ स्वतः परयति यद्यपि ॥॥॥ तथापि तत्तयाऽज्ञानात् फलतो न ददर्श ताम्।

<mark>यथा रज्जूं पुमान् कश्चित् सर्पाकारतया स्थिताम् ।।६।।</mark> पश्यन्नप्यन्यथाख्यातिविप्रलब्धतया सदा । श्रयं सर्पः पुरो मेऽत्र वसतीति परिभ्रमन ॥७॥ रज्जुं रज्जुतया जानन् फलतो नैव पश्यति। तद्रद्वाचमपीत्येवमाद्यस्यार्थः प्रदर्शितः ॥५॥ <mark>तथा कश्चित् पुनान् वार्च ब्रुवासमर्थमञ्जसा ।</mark> पूर्वध्वनिकृताऽव्यक्तज्ञानसंस्कारसङ्गतैः 11311 <mark>डत्तरध्वनिभिस्तैस्तैः क्रमेख स्फुटतामिताम् ।</mark> पदमेकं वाक्यमेकं महावाक्यमिदं तथा ॥१०॥ इत्येवमादिरूपेण शृण्वन्नप्यन्यथा भ्रमन् । <mark>ज्यञ्जकारोपितैर्भेदकमच्छेदैः प्रतारितः ॥११॥</mark> <mark>व्यवहारोपयोगित्वात् वाचं वर्</mark>णादिरूपिस्रीम् । <mark>म् वास्यापवर्षस्याप्यजानन्रञ्जसा</mark> मतम् ॥१२॥ तामेनामवजानीते फलतो न शृखोति तत्। इति द्वितीयपादार्थस्तृतीयार्थीऽत्र वर्ण्यते ॥१३॥ नतु वर्षस्वरूपस्य देशे काले नरेषु वा। बाधाभावात् कचिच्चापि वाचं वर्णस्वरूपिसीम् ॥१४॥ शृएवन्नैव शृखोतीति वदितं शक्यते कथम्। इत्याशक्क्य क्वचिद्वाधामाह तस्य नरान्तरे ॥१४॥ **उ**तीत्वेत्यादिनास्याङ्घेः तृतीयस्येति सङ्गतिः । <mark>अप्यन्यस्मे तथा वासी पुरुषाय महात्मने ॥१६॥</mark> शब्दशास्त्रपरिज्ञानजातसंस्कारशालिने योगाभ्यासविश्रद्धान्तः कर्णायात्मवेदिने 118011 वर्षादिश्रमसंद्रन्तां तद्श्रमापनयेन ताम् तात्त्विकीं तनुमात्मीयां स्फुटं विवृग्गुते स्वयम् ॥१८॥ इत्थं तृतीयपादार्थस्तुरीयार्थोऽथ कथ्यते । <mark>अर्थस्याऽभिहितस्याहः जायेवेत्यादिनोपमाम् ॥१६॥</mark>

इति सङ्गतिरस्यार्थः कथ्यते तदनुस्फुटम्। यथा खल्वङ्गना काचिद् ऋतुस्नाता रजोहतम्।,२०॥ श्रपास्य प्राक्तनं वासः परिधाय मनो**इ**रम्। वास्रोऽन्यत्प्रस्योत्कर्षकमाद्रगतत्रपा गरशा शनैः शनैः स्रंसमाने तस्मिन्नपि च वाससि। भृशं कामयमाना सा कन्द्पेशरपीडिता॥२२॥ रिरंसुरिखलां स्वीयां तनुं विवृग्गुते स्फुटम्। पत्ये तद्वदियं वासी शाब्दिकाय महात्मने।२३॥ शब्दशास्त्रमहातीर्थस्नानपूता शुभा सती। श्रपनीतापशब्दाख्यादुष्टाच्छादनबन्धुरा ॥२४॥ प्रयोगादतसद्वर्ण शोभनाच्छादनान्विता । योगाभ्यासमयप्रेमतसदान्ध्यमपत्रपा ॥२४॥ वर्णीकारविपर्याख्यवासनेऽपि शनैः शनैः। स्र समाने वरामेकां तनुं विवृशाुते निजाम्॥२६॥ इत्येवं तुर्यपादार्थों मन्त्रस्यास्य निरूपितः। पश्यन्निति पदेनात्र चज्जर्मोह्यत्वमीरितम् ॥२७॥ वाचस्तद्वाग्विवतत्त्वं विना नैवोपपद्यते। वस्तुनो दृश्यमानस्य तेन मन्यामहे वयम्॥२८॥ प्रपञ्जो वःग्विवर्त्तोऽयं दृश्यमान इति स्फुटम्। शृणवन्नैव शृणोतीति अवणाऽश्रवणे स्फुटे ॥२६॥ वाचस्ते सविपर्यासनिर्विपर्यासरूपताम् । विना नैवोपपद्येते कल्पयामस्ततो वयम् ॥३०॥ वर्णाकारविपर्यासरूषिता वागिति स्फुटम् । ततुं विवृग्गुतेत्यस्मादित्येतद्पि यद् ः वचः ॥३१॥ तद्प्यावेदयत्थेव वाचं वर्णातिरेकिणीम्। वर्षक्षा तनुर्येषां वाचः सा विवृता स्फुटम् ॥३२॥ सर्वेभ्यः प्रतिवक्तभ्य इति नैषा तनुर्भता।

पन्वं विसस्र इत्यत्र वाचं तां निर्णयामहै ॥३३॥ वर्णातिरेकिणी वासीत्यनवद्यं ततोऽखिलम् । इति

उपर्युक्त कारिकाओं का मावार्थ इस प्रकार है—'उतत्वः पश्यन्' आदि
आगमों (श्रुतियों) से भी यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि श्रू यमाण वर्णां के श्रुतिरक्त
ही रान्दतत्त्व (स्फोटतस्व) है। यहाँ 'स्फुटम्' पद से स्कोट ही लिक्त होता है।
'उतत्वः' इत्यादि मन्त्र का श्रुर्थ होता है कि अपने (वाक् का) ही विवर्ष भूत
पृथिवी, पर्वत, समुद्र श्रादि रूपों में स्थित (भासित) वाक्तत्त्व है,
उसको देखता हुश्रा भी कोई मनुष्य नहीं देखता है; क्योंकि यह पृथिवी है, यह
पर्वत है, यह समुद्र है, इस प्रकार के भ्रमात्मक ज्ञान में ही वह भूला रहता है।
सारा दृश्यमान संसार वाक्तत्त्व ही है, इस प्रकार का यथार्थ ज्ञान उसे नहीं है।
चूँकि वह समुद्रादि के रूप में ही वाक्तत्त्व को देखता है, इसिलए वह नहीं
देखने के बराबर है। इसी से श्रुति कहती है 'उतत्वः पश्यन्न ददर्श वाचम्', श्रर्थात्
'पश्यन्निप न पश्यित,' देखता हुश्रा भी नहीं देखता है।

श्रतएव, यदि समस्त वस्तु शब्द का ही विवक्त है, तो स्वत: शब्द को ही वह देखता है, तो भी वह देखता हुआ भी (वास्तव में) नहीं देखता, कारण शब्दत्वेन उसको नहीं देखता, श्रर्थात् यह शब्द ही है, ऐसा ज्ञान उसको नहीं है, किन्दु वह समस्ता है कि यह पृथिवी है, यह पर्वत है, यह समुद्र है। यह सब शब्द ही है, ऐसा ज्ञान उसे नहीं होता। जैसे, कोई आदमी अपने आगे सर्व के आकार में रज्जु को देखता हुआ भी अन्यथाख्याति (अम) से विमुग्ध होकर रज्जु को रज्जु नहीं समस्तकर, यह सर्प है, यही समस्ता है, हसी प्रकार पृथिवी, पर्वत, समुद्रादि.के आकार में विवक्त मान (भासित) शब्द-तर्व को देखता हुआ भी 'यह शब्दतत्त्व वही हैं', ऐसा ज्ञान न होने से यथार्थ में वह नहीं देखता है।

इसी प्रकार कोई मनुष्य स्वभावतः अर्थ को कहता हुआ वाक् (वाणी) (पूर्व-पूर्व ध्वनिकृत जो अव्यक्त ज्ञान का संस्कार है, उसके सहित उन उत्तरोत्तर ध्वनियों से क्रमशः स्फुट होकर 'यह एक पद है, यह एक वाक्य है, यह महावाक्य है,' इत्यादि को से जो अविशेष्ट्रिय का विषय होता है ) को सुनता हुआ भी नहीं सुनता है। कारण यह है कि व्यंजक ध्वनि में 'आरोपित जो मेद है, उसके क्रमच्छेद से प्रतारित होकर व्यंजक ध्वनि के ही कर में उसको सुनता है। ध्ववहार के स्थानी ध्वन्यात्मक वर्ष के क्रय में 'यह वाक्तत्त्व ही है', इस उपवर्ष

के मत को भी नहीं जानता हुन्ना वह उपेचादृष्टि से बेखता है, श्रतएव वह वस्तुतः नहीं सुनने के बराबर है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार पृथिवी श्रीर पर्वतादि के रूप में विवर्त्त मान वाक्तस्व को देखता हुन्ना भी वाक्त्वेन ज्ञान नहीं होने से नहीं देखता है, उसी प्रकार श्रिमञ्चलक ध्वन्यास्मक वर्णों के रूप में सुनता हुन्ना भी वाक्त्वेन ज्ञान नहीं होने से फलतः वह नहीं सुनता है।

तृतीय पाद की संगति मिलाने के लिए कारिका में शक्का उपस्थित की गई है 'ननु' इत्यादि से। शक्का का तालाय यह है कि वर्णस्वरूप वाक् को स्वीकार करने पर वर्णस्वरूप का किसी देश, काल या मनुष्य में बाध नहीं होता, श्रधीत प्रत्येक देश, का या मनुष्य में एक ही रूप से वर्ण का अवण होता है, इस स्थिति में वर्णस्वरूप वाक् को वह सुनता हुआ। भी नहीं सुनता, यह कैसे कहा जा सकता है है

इस प्रकार की शक्का में दूसरे किसी मनुष्यान्तर में बाधा दिखाने के लिए 'उतीत्वरमें' इत्यादि नृतीय पाद का विवरण करते हैं, यही इसकी सक्षति हैं। 'त्वरमें' का अर्थ है 'अन्यरमें'। इसका अभिप्राय यह है कि एक दूसरा ऐसा विद्वान् महात्मा है, जिसको शब्दशास्त्र का परिज्ञान होने से सत्संस्कार उत्पन्न हो गया है और जिसका अन्तःकरण योगाम्यास से विशुद्ध हो गया है, उस आत्मवित्ता के लिए अपनी यथार्थ तनु (शरीर) को, जो वर्णादि अम से संख्य है, उस अम को हटाकर वास्तविक शरीर को वाक् स्वयं प्रकट करती है।

चतुर्थ पाद का अर्थ है—उक्त अर्थ की ही उपमा 'जायेव पत्ये' इत्यादि से कहते हैं। यही इसकी सङ्गति है। जिस प्रकार कोई श्रङ्गना ऋतुकालिक स्नान के बाद रज से ग्लान पूर्व के वस्त्र को छोड़ कर दूसरे मनोहर वस्त्र को घारण करती है, बाद में प्रणय के उत्कर्ष से लजारहित होकर अपने पति से मिलती है। शनैः शनैः उस वस्त्र के भी संसमान (ढीजा) होने पर कामबाण से पीडित होकर रमण करने की इच्छा से अपने समस्त शरीर को अपने पति के सामने स्पष्ट विद्वत कर देती है, उसी प्रकार यह वाणी भी शब्दशास्त्र-ह्नपी महातीर्थ में स्नान से पवित्र होकर अप-शब्दह्नपी दुष्ट वस्त्रों से रहित हो पवित्र और शुद्ध शब्दों के प्रयोग से समाहत सद्वर्णह्मी सुन्दर वस्त्र को घारण कर योगाभ्यासमय प्रेम से मत्त, अतएव लड़जा से रहित हो शब्दशास्त्र में निष्णात वैयाकरणों से मिलती है। बाद में वर्णाकार में विपर्यय-ह्नपी अशुद्ध वस्त्र के भी धीरे-धीरे सं समान होने पर अपनी सुन्दर वास्तिविक स्कोटह्नप देह को भी प्रकाशित कर देती है।

यहाँ एक बात और भी विचारणीय है। मन्त्र में 'पश्यन्' पद से शब्दतत्त्व को चनु-इन्द्रिय का विषय बताया गया है। यह तभी सम्भव है,
जब कि हश्यमान सकल प्रपन्न को शब्दतत्त्व का परिणाम या विवर्त्त मानें, अन्यथा
नहीं। इसलिए, इन्द्रिय और तर्क के अविषय जो अहिए जगत् का मूलकारण है,
उसका निर्णायक श्रुति के आधार पर विचार करने से इस इसी निष्कर्ष पर पहुँचते हैं।
कि हश्यमान सकल प्रपन्न उसी शब्दतत्त्वात्मक स्कोटतत्त्व का परिणाम या विवर्त्त है।
यहाँ 'हश्यमान इति स्फुटम्' में स्फुटम् से स्कोट का ही संकेत प्रतीत होता है।
'शुण्वन न शृणोत्येनाम्' इस वाक्य से वाक (शब्द) को अवणेन्द्रिय का विषय और
अविषय दोनों होना बताया गया है, यह भी वाक के सविषयीस और निर्विपर्यास
के विना सकत नहीं होता, अर्थात् जबतक शब्द का वर्ण के रूप में परिणाम
या विवर्त्त (भान) न मानें, तबतक शब्द का अवण् और अश्रवण् दोनों नहीं बनते,
इसिल्ए श्रुति के आधार पर यही कल्पना हो सकती है कि शब्दतत्त्व वर्णाकार के
विपर्यास से रूपित है, अर्थात् शब्दतत्त्व (स्कोट) के ही वर्ण आकार में भासित हैं।
यहाँ भी 'स्फुटम्' शब्द से स्कोट का ही निर्देश है।

'तनु' नितृ णुतेत्यस्मै' यह वाक्य भी वणों के अतिरिक्त शब्दतस्व (स्फोट) को स्चित करता है। वर्ण-रूप तनु को विद्वत करने से वर्ण के अतिरिक्त वाक्तस्व (स्फोट) सिद्ध हो जाता हैं। 'तन्वं विस्रह्में '= तनु को दिखाती है, इससे भी
यही स्चित होता है कि वर्ण के अतिरिक्त शब्दतस्व है। जिस प्रकार भौतिक
श्वरीर के अतिरिक्त, सब श्वरीरों में अनुस्यूत, सर्वव्यापक और नित्य आस्मतस्व
रहता है, उसी प्रकार वर्ण, पद, वाक्यों के अतिरिक्त और उन वर्ण, पद, वाक्यों में
अनुस्यूत सर्वव्यापक नित्य स्फोटतस्व (जिसको शब्दब्रह्म कहते हैं) की स्थिति
मानी जानी है। यह वर्णों के अतिरिक्त अति में उक्त जो वाक् (वाणी) है, वही
वैयाकरणों का स्फोटब्रह्म या शब्दब्रह्म है। यद्यपि पूर्वोक्त श्रुति (उतत्वः पश्यन्
आदि) और उसके ऊपर जो कारिकाएँ हैं, उनकी समालोचना से स्फोटतस्व का
पूर्ण और स्पष्ट परिचय प्राप्त हो जाता है, तथापि श्रुति के अनुकूल तर्क भी अपेद्धित
होता है, इसलिए स्फोट के साधक कुछ तर्क भी दिखाना आवश्यक प्रतीत होता है।

# स्फोटसाधक युक्ति या तर्क

पूर्वीक्त विवेचन के बाद यहाँ यह विचार करना है कि ऋर्य की प्रतीति पद या बाक्य से ही होती है, यह सर्वानुभवसिद्ध सिद्धान्त है। यहाँ यह विकल्प

होता है कि पद या वाक्य में रहनेवाला प्रत्येक वर्ण अर्थ का बोधक होता है, अथवा सन मिलकर वर्णां का समुदायनोधक होता है। प्रत्येक वर्ण को यदि अर्थ का बोधक माना जाय, तब तो एक ही प्रथम वर्ण के उच्चारण से अर्थ का बोध हो जाना चाहिए, वर्णान्तरों का उच्चारण व्यर्थ ही हो जायगा । यदि वर्णसमुदाय अर्थ का बोधक होता है, यह पद्म माना जाय, तो यह भी युक्त नहीं होता । कारण यह है कि वर्णों के उच्चरितपध्वंसी होने के कारण उनका सम्मेलन (समुदाय) ही असम्भव हो जाता है। तालर्य कि वर्णों का यह स्वभाव है कि प्रथम वर्ण. दितीय वर्ण के उच्चारणकाल में नष्ट हो जाता है, इस स्थित में अन्तिम वर्ष के उच्चारणकाल में पूर्व के समस्त वर्ण नष्ट हुए रहेंगे, पुनः उनका सम्मेलन होना असम्भव है। इसलिए, 'सम्मिलित वर्ण अर्थ के बोधक होते हैं', यह द्वितीय पन भी युक्त नहीं होता। यदि यह कहें कि चाणिक वर्णों के सम्मेलन असम्भव होने पर भी एक स्मृति के विषय होने के कारण वे अर्थ के बोधक हो सकते हैं, तो यह भी कहना युक्त नहीं होता। कारण यह है कि, नदी, दीन, सर और रस इनके भी एक स्मति के विषय होने से कुछ विशेषता नहीं होने के कारण ये सब एकार्थबोधक हो जाते हैं. यह एक महान् दोष है। इसका तात्पर्य यह है कि नदी में जो वर्ण हैं. वे सब दीन में भी हैं, इसी प्रकार सर में जो वर्ण हैं, वे ही रस में भी है, केवल ब्रानुपूर्वी का मेद है। जिस ब्रानुपूर्वी से ब्रनुभव होता है, उसी ब्रानुपूर्वी से स्मृति भो हो, इस प्रकार का कोई नियम भी नहीं है। बल्कि, त्रानुपूर्वी के अनुभव के विपरीत भी स्मृति का होना सर्वानुभविषद भी है। इस स्थिति में नदी, दीन आदि में एक स्मृति के विषय होने से एकार्थ होने का जो दोष पूर्व में दिखाया गया है. वह ग्रा जाता है।

इसलिए, प्रत्येक वर्ण या समुदाय इन दोनों में कोई भी यदि वाचक सिद्ध नहीं होता, तो यह स्वतः सिद्ध हो जाता है कि इनके श्रातिरिक्त तत् तत् वर्णों से श्राभिव्यक्त होनेवाला पदस्कोट या वाक्यस्कोट नामवाला नित्य श्रीर निर्वयव जो शब्दतन्त्र है, वही अर्थ का वाचक होता है। इसमें पदस्कोटवादी का मत है कि नित्य, निरवयव, मुख्य, परमार्थ-सत् श्रीर बोधकत्व-शक्ति का श्राविष्ठान पदस्कोट ही है। वर्ण श्रीर वाक्य का उसमें श्रध्यास होने से पदस्कोट के ही वे विवर्त्त माने जाते हैं। इसलिए, वर्ण या वाक्य श्राविद्यापरिकल्पित होने से श्राविद्यक माने जाते हैं। केवल पदस्कोट से ही श्राकांत्ता, योग्यता श्रादि के वश से वाक्यार्थ समुल्लसित होता है। परन्तु, वाक्यस्कोटवादी कहते हैं कि वाक्य ही नित्य, निरवयव श्रीर बोधकत्व-शक्ति का श्राविद्यक माने जाते हैं। पद श्रीर वर्ण वाक्य के ही विवर्त्त होने से श्राविद्यक माने जाते हैं। वाक्यस्कोट-पत्त में कुछ

वैदिक मीमां सक वाक्य को सावयव भी मानते हैं। उस पच्च में भी तत्-तत् ताल्वादि स्थानों से उद्भूत जो वायवीय ध्विनिविशेष हैं, (जिनको नाद भी कहते हैं) उन नादों से अभिव्यङ्ख वो नित्य वर्षा हैं, वे ही विभु होने पर भी वाक्य के अवयव माने जाते हैं। इसमें विशेषता यही है कि निरवयव पच्च में ध्विन ही स्फोट की अभिव्यङ्खका होती है, और सावयव पच्च में ध्विन से अभिव्यङ्खक होते हैं।

यहाँ शङ्का होती है कि वर्णों को यदि नित्य मानते हैं, तब तो नित्य वर्ण ही अर्थ के बोधक हो जायेंगे, इस स्थिति में स्कोट की कल्पना व्यर्थ हो जाती है। वर्णों को नित्य मानने में प्रमाण यह है कि जिस प्रकार—'योऽहं बाल्ये पितरावन्त्वम्वम्, सोऽहमिदानीं प्रणप्तृननुमवाि अर्थात् जो में बाल्यावस्था में माता-पिता का अरुभव कर रहा था, वही में इस समय नाती-परनाती का अरुभव कर रहा था, वही में इस समय नाती-परनाती का अरुभव कर रहा हूँ, इस प्रत्यभिज्ञा के बल से आत्मा को नित्य माना जाता है, उसी प्रकार 'सोऽयं गकारः' वही यह गकार है, इस प्रत्यभिज्ञा के बल से गकारादि वर्णों को भी नित्य मानना आवश्यक हो जाता है। इस स्थिति में वर्णों के नित्य मानने पर गत्वादि सामान्य की कल्पना करने की भी आवश्यकता नहीं होती, यह एक बड़ा लावव भी है, और तत्-तत् वर्ण व्यक्तियों में प्रतीयमान जो उदात्तत्व, अरुनासिकत्व आदि का मेद है, वह तो वर्ण की अभिव्यक्षक ध्वनि के ही मानने से उपपन्न हो जाता है। आचार्यों ने भी कहा है—

## तेन यत्प्रार्थ्यते जातेस्तद्वर्णादेव लभ्यते। व्यक्तिलभ्यन्तु नादेभ्य इति गत्वादिधीवृधा॥

अर्थात्, इस पूर्वोक्त हेतु से जिस वस्तु को जाति स्वीकार कर इम पास करना चाहते हैं वह वर्ण से ही प्राप्त हो जाता है और व्यक्ति से लम्य प्रतीयमान उदाचादि मेद का नाद (ध्विन) का ही धर्म मान लेने से काम चल जाता है। इस प्रकार, 'सोऽयम्' इत्यादि अवाधित प्रत्यमिज्ञा के बल से वर्णों के एकत्व निश्चित सिद्ध हो जाने पर जो यह उदाच है, यह अनुदाच है, यह सानुनासिक है और यह निरनुनासिक है इत्यादि विचित्र प्रतीति का अनुभव होता है, वह तो व्यक्षक ध्विन-विषयक ही सिद्ध होता है, वर्ण-विषयक नहीं, ऐसा ही समक्षना चाहिए।

एक बात ख्रीर है कि वर्णों के भेद स्वीकार करने पर दस गकारों का उचारण किया, इस प्रकार की प्रतीति होनी चाहिए, ख्रीर दस बार गकार का

उचारण किया, इस प्रकार की जो अनुभविषद्ध प्रतीति है, वह नहीं हो सकती।
भगवान् शङ्कराचार्य ने भी इस विषय में कहा है—'वर्णव्यक्तय एव हि प्रत्युच्चारणं प्रत्यभिज्ञायन्ते द्विगीं: शब्द उचारित इति हि प्रतीतिर्भवित न तु द्वौ गो
शब्दाविति', अर्थात् प्रति उच्चारण वर्णव्यक्ति की ही प्रत्यभिज्ञा होती है, दो बार
गो शब्द का उच्चारण किया, इस प्रकार की प्रतीति होती है, दो गो शब्द का
उच्चारण किया, इस प्रकार की प्रतीति नहीं होती। इससे यही सिद्ध होता है कि
वर्णाव्यक्ति एक ही और नित्य है, उन वर्णों का समुदाय ही अर्थ का बोधक
होता है। इस स्थिति में स्कोट की सिद्धि किस प्रकार हो सकती है? यही शङ्कक का
तादार्य है।

शक्का का समाधान यह है, यद्यपि 'सोऽयं गकारः' इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा होती है, तथापि गकार उत्पन्न हुन्ना, गकार नष्ट हुन्ना, यह गकार मन्द है,
यह तार है, इत्यादि न्नानेक प्रकार की जो न्नाधित प्रतीति होती है, उसी के बल
से वर्णों का मेद स्पष्ट मासित होता है। इस स्थिति में 'सोऽयं गकारः' वह वही
यह गकार है, इस प्रकार की जो प्रत्यभिज्ञा होती है, उसको तज्जातीय विषयक ही
मानना युक्त प्रतीत होता है। तज्जातीय का तास्पर्य है, उसी जाति का, न कि वही
व्यक्ति। कारण यह है कि उक्त प्रतीति के बल से वर्णों का मेद स्पष्ट सिद्ध है।
यदि कहें कि प्रत्यभिज्ञा को तज्जातीय विषयक मानने पर उस जातिवाला यह है,
इस प्रकार की प्रतीति होनी चाहिए, वही है, इस प्रकार की जो प्रतीति होती है,
वह नहीं हो सकती, तो इसका उत्तर यह होता है कि तज्जातीय प्रतीति में भी
'सोऽयम्', वही यह है, इस प्रकार का व्यवहार लोक में प्रसिद्ध है। जैसे—

वही यह राया है, जो हमने काशी में श्रापसे लिया था। वही श्रीषध खा रहा हूँ, जो श्रापने गत वर्ष खाया था इत्यादि स्थलों में वही यह है, इस प्रकार का व्यवहार तज्जातीय में भी देखा जाता है। गत्व श्रादि जाति के बिषय में भी कोई विवाद नहीं है; क्योंकि यह गकार है, इस प्रकार श्रनुगत प्रतीति के बल से जाति की सिद्धि होने में कोई बाधक नहीं है।

यदि एकाकार प्रतीति को व्यक्तिसाहश्य बल से मान लें, तब तो जातिमात्र का उच्छेद हो जायगा। इस अवस्था में वर्णों के नित्यत्व या अनित्यत्व दोनों पद्धों में प्रवल प्रमास न होने से विवादमस्त होने के कारस दोनों के मत में वर्सों के अतिरिक्त स्कोट-रूप शब्दब्रह्म का अपलाप कोई भी नहीं कर सकता है। मान लीजिए कि वर्सों नित्य ही हैं, तो भी उनके समुदाय न होने के कारस एक- पदत्व न होने से श्रर्थ के वाचक हैं, ऐसा नहीं कह सकते। श्राचायों ने भी कहा है—

> नित्यानामपि वर्णानां तत्तद्व्यञ्जकवायुभिः। ध्वनिभिर्वा तिरोधाने न वर्णसमुदायधीः॥

तात्पर्य यह है कि नित्य वर्णों को भी श्रिमिव्यञ्जक वायुश्रों से श्रथवा ध्वनियों से तिरोधान होने के कारण वर्णसमुदाय की बुद्धि नहीं हो सकती। इसिलए, श्रथे के बोधक वर्ण होते हैं, यह नहीं कह सकते। इसिलए, वर्ण के वाचकत्व सिद्ध न होने पर वर्णादि से श्रिमिव्यव्यमान स्कोट नाम का शब्दतत्त्व सिद्ध होता है। वही वाचक है।

शङ्का—वर्णों को वाचक माननेवालों का कहना है कि छाप (स्कोटवादी) के मत में इसीलिए स्कोट स्वीकार किया जाता है कि स्कोट के विना अर्थबोध अन्यथा अनुपयन है, इसलिए स्कोट को मानना चाहिए, परन्तु विचार करने से स्कोट-स्वीकार के विना भी अर्थबोध उत्पन्न हो जाता है। जैसे, संस्कारों के स्थिक होने पर भी संस्कारों का फल स्मरण तो होता ही है। इसीलिए, उसी स्परण रूप हेतु से पूर्व-पूर्व वर्णों के अनुभवजन्य संस्कारों के सद्भाव का छनुमान किया जाता है। वही अनुमित संस्कारों का समुदाय अन्त्यवर्णानुभव का सहकारी। होकर अर्थबोध का जनक होता है। इस स्थिति में स्कोट की कल्पना व्यर्थ ही है। यही शङ्क का ताल्पर्य है।

इसके उत्तर में स्फोटवादियों का कहना है कि यह शङ्का या तर्क निरा-धार है। कारण यह है कि जिस विषय के अनुभव से संस्कार उत्पन्न होता है, उसी विषय को स्मृति या बुद्धि को वह संस्कार उत्पन्न करता है, अन्य विषयक स्मृति या बुद्धि को नहीं, यह संस्कारों का स्वभाव है। इस स्थिति में वर्णा-विषयक अनुभवजन्य जो संस्कार है, वह वर्णाविषयक ही स्मृति या बुद्धि को उत्पन्न कर सकता है, अर्थविषयक स्मृति को किसी प्रकार भी उत्पन्न नहीं कर सकता। यदि वर्णाविषयक अनुभवजनित संस्कार अन्य, अर्थाव्ययक स्मृति या बुद्धि को उत्पन्न करे, तब तो समस्त मनुष्य किसी एक ही पदार्थ को अनुभव कर सब कुछ जान सकते हैं, यह अतिप्रसङ्ग दोष हो जाता है। भामती में वाचस्पतिमिश्र ने भो कहा है भावना परनाम्नः संस्कारस्य स्वीत्पादकानुभव गोचरस्मृतिजनकरवात् अन्यत्र सामर्थ्याऽदर्शनात्, निह गवानुभवजनितः संस्कारः करोति स्मृतिं दुरगे। अर्थात्, भावना नामक संस्कार अपने उत्पादक अनुभव- विषयक स्मृति को उत्पन्न करता है, इसीलिए उसका सामर्थ्य अन्यत्र नहीं देखा जाता। इसीलिए, गो-महिष आदि के अनुभव से उत्पन्न संस्कार तुरग (अश्व) विषयक स्मृति को उत्पन्न नहीं करता है। इससे यह सिद्ध होता है कि वर्णविषयक अनुभवजन्य संस्कार अर्थविषयक स्मृति या बुद्धि को उत्पन्न नहीं कर सकता।

इसपर पुनः यह शङ्का होती है कि जिस प्रकार श्रपने-श्रपने वणों से उत्पन्न जो संस्कार हैं, वे निखिल वर्णविषयक एक ही स्मृति को मिलकर उत्पन्न करते हैं, इस श्रवस्था में एक स्मृति के विषय वर्ण ही श्रिमधेय श्रर्थ के वाचक होते हैं, इसिलए स्वभाव-विपर्यास-रूप दोष नहीं श्रा सकता।

इसी उक्त वित्रयांस दोष के कारण के लिए प्रकारान्तर से दूसरे शब्दों में विकल्प से शङ्का करते हैं—क्या संस्कारों के विजातीय के उत्पादन में सजातीय की अपेन्ना नहीं है, यह तात्पर्य है ? अथवा अनेकिविषयक एक स्मृति में सजातीय की अपेन्ना नहीं है, यह तात्पर्य है ? इस विकल्पशङ्का में पहला पन्न तो नहीं मान सकते; क्यों कि 'इदमेकम् इदमेकम्' = यह एक है, यह एक है, यहाँ एक-एक विषयक दो अनुभवों से 'द्वौ' (दो ) इस प्रकार की बुद्धि उत्पन्न होती है । वह बुद्धि उस अनुभवों से 'द्वौ' (दो ) इस प्रकार की बुद्धि उत्पन्न होती है । वह बुद्धि उस अनुभवजनित संस्कारों से ही उत्पन्न होती है । यहाँ विजातीय के उत्पादन में सजातीय की अपेन्ना रहती ही है । इसलिए प्रथम पन्न मान्य नहीं हो सकता । इसी प्रकार दूसरा पन्न भी युक्त नहीं होता । कारण यह है कि 'ते घटाः' (वे घड़े हैं ) इत्यादि स्थलों में अनेक विषयक एक स्मृति में संस्कारों की परस्पर अपेन्ना देखी जाती है । इसलिए, एक-एक करके प्रत्येक स्मृति के जनक होने पर भी सिमिलित संस्कारों के अनेक वर्षाविषयक स्मृति के जनक होने पर भी सिमिलित संस्कारों के अनेक वर्षाविषयक स्मृति के जनक होने में कोई आपित या विरोध नहीं है ।

लोक में भी देखा जाता है कि चलु ब्रादि इन्द्रियों की अपेक्षा विना भी मंस्कार स्मृति का जनक होता ही है, ब्रीर चलु ब्रादि इन्द्रियाँ संस्कार की अपेक्षा किये विना दर्शन ब्रादि के कारण होती हैं। परन्तु, 'सोऽयं देवदत्तः', वही यह देवदत्त है इत्यादि प्रत्यभिज्ञा स्थल में संस्कारसापेक्ष ही चलु ब्रादि कारण होते हैं। यही स्कोट-खएडन ब्रीर वर्षों का बोधकत्व सिद्ध करने के लिए मीमांसकों का तर्क है।

#### वैयाकरणों का उत्तर

मीमांसकों के तर्क पर वैयाकरण कहते हैं कि मीमांसकों का कहना युक्ति-संगत नहीं है। कारण यह है कि एक स्मृति के उपारूट (विषय) जो वर्ण हैं, उनके वाचकत्व मानने में नदी, दीन, सर, रस इत्यादि स्थलों में क्रमशः स्मृति के नियमाभाव होने से अकम या विपरीत कम से उचारण में भी कोई विशेषता न होने से प्रसिद्धि-विरोध को आपित हो जाती है। इसलिए मीमांसकों का उपर्युक्त कथन युक्त नहीं होता।

#### मीमांसकों का कथन

वैयाकरणों की युक्ति के ऊपर मोमांसक कहते हैं कि जितने और जिस प्रकार के वर्णों से अर्थ प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार के उतने ही वर्णों का वाचकत्व माना जाता है। आचार्य कुमारिलमङ ने भी कहा है—

## यावन्तो यादृशा ये च पदार्थप्रतिपादने। वर्षाः प्रज्ञातसामर्थ्यास्ते तथैवावभासकाः॥

श्र्यात, जितने श्रीर जिस प्रकार (जिस कम) से वर्ण श्रर्थ के प्रतिपादन में शातसामर्थ्य हैं, वे उसी प्रकार श्रर्थ के बोयक होते हैं। कारिका में 'याहशाः' पद से अनेकवक्तृक श्रीर क्रमिक दोनों का ग्रहण होता है। यहाँ क्रम का श्रर्थ श्रानुपूर्वी होता है। पूर्व-पूर्व वर्णों के ध्वंस श्रथवा पूर्व-पूर्व वर्णों का बाद उत्तरोत्तर वर्णों का ज्ञान श्रथवा पूर्व-पूर्व वर्णों के बाद उत्तरोत्तर वर्णों का उच्चारण, इन सकता ग्रहण श्रानुपूर्वी या क्रम पद से होता है, जिस प्रकार क्रमानुरोधिनी (कमशः चलनेवाली) पिपीलिका (चींटी) में ही पंक्तिबुद्धि होती है। इस स्थित में यद्यपि समरणलज्ञण प्रतीति में रहनेवाले वर्ण श्रादि में विशेषता नहीं है, तथापि सुगपत् या विश्वरीत क्रम से श्रमिन्यक्ति की श्रपेज्ञा क्रमोच्चारित वर्णों में विशेषता श्रवस्य ही रहती है। इससे सिद्ध होता है कि एक स्मृति के विषय होकर वर्ण ही श्रर्थ के बोधक होते हैं। इस स्थिति में श्रर्थ की श्रनुपपत्ति न होने से स्कोट की कराना ही नहीं हो सकती।

#### स्फोटवादियों का उत्तर

स्ते द्वादियों का कहना है कि मीमांसकों का कथन युक्तिसंगत नहीं है। कारण यह है कि वर्णों के नित्यत्व और अनित्य स्व दोनों पत्तों में वर्णों का वाचक होना सिद्ध नहीं होता है। वर्णों को अनित्य मानने पर उच्चरितप्रध्वंसी वर्णों का मेलन ही असम्भव है; क्यों कि अन्तिम वर्णों के उच्चारणकाल में पूर्व के सब वर्णा नष्ट ही रहेंगे, इसलिए एक स्मृति के विषय न होने से किसी प्रकार भी अर्थ के बोधक नहीं हो सकते।

वणों के नित्य मानने पर भी नित्य श्रीर व्यापक वणों का देश या काल भी कम का नियामक नहीं हो सकता, इसलिए कम को उपाध्युपलिब्ध ही मानना होगा। उपाध्युपलिब्ध का तात्पर्य है, जिसकी उपलिब्ध उपाधि ही हो, श्रीर वह उपाधि की उपलिब्ध स्मृतिरूपा एक ही है। श्रतः, इसमें कम होना सम्भव नहीं। इसलिए एक स्मृति में उपारूढ, श्रयांत् विषयीभूत जो वर्ण हैं, चाहे कम से श्रभिव्यक्त हों या श्रकम से श्रयवा विपरीत कम से ही श्रभिव्यक्त हों, उनमें कोई विशेषता नहीं है। श्रतः नदी, दीन, सर श्रादि स्थलों में पर्यायतापत्ति-रूप दोप मीमांसकों के गले पतित होता है, इसलिए वर्णों के वाचकत्त्व सिद्ध न होने से स्फांट की कल्पना श्रावश्यक हो जाती है।

#### पुनः मीमांसकों की शङ्का

पूर्वांकत कथन पर पुनः मीमांसकों का कहना है कि यद्यपि नित्य व्यापक वर्णों का कम नहीं है, तथादि पूर्व-पूर्व वर्णों के अनुभव में तो कम रहता ही है, इसलिए वर्णानुभव के कमगान् होने से उसी कम से एक स्मृति के समारोही वर्णों में भी अप्रीपाधिक कम स्वीकार किया जा सकता है। आचायों ने भी कहा है—

## पदावधारसोपायान् बहूनिच्छन्ति सूरयः। क्रमन्यूनातिरिक्तत्वस्वरवाक्यश्रुतिस्मृतीः॥

इसका ताल्पर्यं यह है कि केवल एकार्थप्रतीति ही 'एक' पदम्' इस व्यवहार का निमित्त नहीं होता, कम आदि भी (जो उपर्युक्त रलोक के उत्तरार्द्ध में निदिष्ट हैं ) उक्त व्यवहार में निमित्त होते हैं । जैसे रस, सर में क्रम; कर, करज में न्यूनाधिकत्त्र; 'इन्द्रशत्रु' इत्यादि में स्वर; 'सारज्जमागता नर्ज्ज की' में वाक्य; 'परमे व्योमन्' में श्रुति और 'ग्रम्णाति' में 'हमहोर्भश्छन्दिस' यह पाणिनीय स्मृति भी 'एकं पदम्' इस व्यवहार के निमित्त होते हैं । इस अवस्था में पूर्वानुमव का कम भी एक स्मृति में विशेषक हो ही जाता है । न्यायभाष्यकार ने भी कहा है 'अर्थप्रत्ययकारणस्वञ्च न वर्णमात्राणामिपच क्रमन्यूनातिरिक्ताद्य पहितानामिप' इति । तात्पर्यं यह है कि अर्थप्रतीति के कारण केवल वर्णमात्र ही नहीं होते, बल्कि क्रमन्यूनातिरिक्तस्व आदि भी होते हैं । इस स्थिति में वर्णों में औपाधिक कम के स्वीकर करने पर नदी, दीन, सर, रस आदि में कुछ दोष नहीं होता, इसलिए वर्णों से ही अर्थप्रतीति हो जाने से स्कोट की कल्पना व्यर्थ ही है । यही मीमांसकों की शंका है ।

## स्फोटवादियों का उत्तर

मीमांसकों का उपर्युक्त कथन युक्तिसङ्गत नहीं है, यही स्फोटवादियों का कहना है। कारण यह है कि पूर्व पूर्व वर्णों के अनुभव से जिनत जो तावद्-विषयक एक स्मृति है, वह संस्कार-रूपी कार्य को उत्पन्न कर तिरोहित वर्ण के अनुभवों को भी यदि विषय नहीं कर सकती, तो उसके कम को विषय किस प्रकार कर सकती है १ इस स्थिति में प्राचीन अनुभव के औपाधिक भी जो कम है, वह स्मृति के विषयभूत वर्णों का विशेषक (मेदक) कदापि नहीं हो सकना, इस लिए तावद् वर्णों की समूहालम्बन-स्मृति से स्कोट की कल्पना के विना भी अर्थ की उपपत्ति अन्यथा हो जाती है, यह मीमांसकों का कहना सर्वथा अयुक्त है। इस लिए स्कोट की सिद्धि में कोई बाधक नहीं है।

# मीमांसकों की एक श्रीर शङ्का

हनका कहना है कि कार्य के अनुसार ही कारण की कल्पना युक्त होती है, सर्वमान्य सिद्धान्त वणों के सुनने में अर्थबोधक होता है, यह प्रत्यच्च सिद्ध है। इसिलए, वस्तुतः अध्यित या अज्ञात कम को भी विशेषक मान लीजिए। इस स्थिति में 'गामानय', गाय के आआओ, इसमें हश्यमान वर्णों से ही यदि अर्थ का बोध उपपन्न हो जाता है, तो इसको छोड़ कर अहश्यमान निरवयव स्कोट की कल्पना नहीं कर सकते; क्योंकि उसकी स्वीकृति में कोई प्रमाण भी नहीं दीखता। एक बात और भी है कि स्कोट की सिद्ध में अर्थ की प्रतिपत्ति (ज्ञान) को जो प्रमाण माना जाता है, वह भी अन्योन्याश्रय दोध से दूधित होने के कारण उचित नहीं प्रतीत होता, जैसे अर्थ का ज्ञान होने पर ही उस अर्थज्ञान की अनुपपत्ति से स्कोट का ज्ञान होगा, और स्कोट का ज्ञान होने से ही अर्थ का ज्ञान होगा, अर्थात् अर्थज्ञान में स्कोट का ज्ञान होगा, अर्थात् अर्थज्ञान में स्कोट का ज्ञान होगा, अर्थात् अर्थज्ञान में स्कोट का ज्ञान छोगा, अर्थात् अर्थज्ञान में स्कोट का ज्ञान होगा, को ज्ञान हो ज्ञाता है। इस स्थिति में एक दूसरे के परस्पर अपेज्ञित होने से अन्योन्याश्रय दोष हो ज्ञाता है, इसिलए स्कोट की कल्पना निराधार है

#### वैयाकरणों का उत्तर

उपर्युक्त राङ्का का समाधान वैयाकरण इस प्रकार करते हैं, मीमांसकों का उपर्युक्त कथन विलक्कल अज्ञानमूलक धूलिप्रक्षेप मात्र है। कारण यह है कि हम स्कोट की कल्पना नहीं करते है, यह स्कोट तो सर्वजनीन अनुभव सिद्ध प्रत्यक्त ही है। जैसे 'गोरित्येकं पदम्', 'गामानय' इत्येकं वाक्यम्—गौ यह एक

पद है श्रीर 'गाय को लाश्रो', यह एक वाक्य है। यहाँ सर्वजनप्रसिद्ध जो एकत्व का श्रानुभव होता है, उसका अपलाप कोई नहीं कर सकता। यहाँ पूर्व-पूर्व वर्णों के ज्ञान से युक्त जो साहित्यावगाहिनी बुद्धि है, उसमें स्त्रिमित्र एक नित्य वस्तु की **य**त्ता अवश्य समुल्लिसित रहती है, यह अवश्य मानना ही होगा, अन्यथा नाना वर्णों में एकत्व-बुद्धि कदापि नहीं हो सकती। स्रिभिन्न वस्तु के निर्भासवाली यह एकत्वानुमाहिस्यी बुद्धि परस्पर व्यतिरिच्यमान (भिन्न-भिन्न) अपने वस्यों को विषय ·नहीं कर सकती है; क्यों कि इस प्रकार की एकत्वावगाहिनी बुद्धि के विषयीभूत एक वस्त में 'एकत्व श्रीर नानात्व' इन दोनों का समवाय नहीं हो सकता। यदि यह कहें कि जिस प्रकार 'वनम्' यह वन है, इस बुद्धि का विषय अनेक वृत्त ही होते हैं, उसी प्रकार 'पदम्' या 'वाक्यम' इस बुद्धि का विषय भी अनेक वर्ण के हो सकते हैं. तो यह कहना भी युक्त नहीं हो सकता। कारण यह है कि वनम्, इस बुद्धि का विषय वृज्ञों का एक देश में अवस्थान ही है, अर्थात् वहाँ सब वृत्त एक देश में विद्यमान रहते हैं, श्रीर 'पदम्' 'वाक्यम्' में ऐसा नहीं है; क्योंकि द्वितीय वर्ण के उच्चारणकाल में प्रथम वर्ण का नाश हो जाता है, इसलिए वर्णों के वृत्तों के समान सहावस्थान न होने से पदम या वाक्यम इस बुद्धि के विषय वर्ण नहीं हो सकते। अतः, वर्णों को क्राशतरविनाशी माना जाय श्रथवा नित्य ब्यापक माना जाय, दोनों पद्धों में परस्पर व्यतिरिच्यमान (भिन्न-भिन्न) वर्णों का एकविषय होना या एकार्थ का प्रत्यायक (बोधक) होना सर्वथा असम्भव ही है।

#### ग्रन्य सादियों की शङ्का

दूसरे वादी कहते हैं कि 'एकं पदम्' यह जो एकत्व-बुद्धि है, वह एक वस्तु का व्यवस्थाप क प्रमाण नहीं अपितु व्यवहार मात्र का निमित्त है। इस स्थिति में हाथी, घोड़ा आदि में जो सेना का व्यवहार होता है, उसका जनक वैरिविध्वंस आदि कोई उपाधि अवस्य है, और जिस प्रकार आम, महुआ, कटहल आदि वृद्धों में वन शब्द का जो व्यवहार होता है, उसका जनक एक देश आदि होता है, उसी प्रकार परस्पर मिन्न-भिन्न वर्णों में भी एकार्थप्रतीति के हेतुत्व अथवा एकार्थसम्बन्धाख्यान 'एकं पदम्' इत्यादि व्यवहार मात्र का हेतु रहे, इसमें कोई आपित्त नहीं हैं। यदि कहें कि इस प्रकार मानने में अन्योन्याश्रय दोष हो जाता है, जैसे एकपदत्व के ज्ञान होने पर ही एकपदत्व का ज्ञान होगा, इस प्रकार परस्परसापे हा होने से अन्योन्याश्रय दोष दुवार हो जाता है, तो इसका उत्तर यह होता है कि:एकपदत्व का निश्चय कभी होता ही नहीं। इस स्थिति में एकस्मृति

के विषयीभूत जो अनेक वर्ण हैं, उनका ही स्वार्थ के साथ सम्बन्ध होता है आरे एकार्थपतीतिहेतुस्व में ही 'पदम्' इस कारक शब्द की प्रवृत्ति होती है।

यहाँ यह भी ज्ञातव्य है कि सम्बन्ध का ज्ञान पद के अवधारण (निश्चयात्मक ज्ञान) के अधीन नहीं है, किन्तु स्वार्थ-सम्बन्ध के अधीन पदज्ञान होता है। अन्यथा सम कारक-पदों में अन्योन्याश्रय दुर्वार हो जाता है। इसिलए, व्यवहार मात्र के अनुरोध से अनेक वर्णमात्र की अवभासिनी जो श्रोत्रजा बुद्धि है, उसमें और भोत्रजा बुद्धि से युक्त वासना से उत्पन्न होनेवाली जो अनुभूत वर्णों की संकलनात्मिका संस्कृति है, उसमें भी पदात्मक स्कोट का व्यवस्थापन किसी प्रकार भी नहीं कर सकते। कारण यह है कि विद्यमान वर्णों के नष्ट होने से (जिसमें पदात्मक व्यवहार कर सकते थे) पदस्कोट सिद्ध नहीं होता। एक बात और है कि 'गौरित्येकं पदम्', गौ यह एक पद है, यहाँ भासमान जो श्रोपाधिक एकत्व है, वह वहीं भासमान जो स्वाभाविक वर्णनानात्त्र है, उसका बाध नहीं कर सकता। जैसे, 'सिहोऽयं नरः', यह मनुष्य सिह है, यहाँ आरोपित (श्रोपाधिक) जो सिहत्व है, वह स्वाभाविक रूप से भासमान नरत्व को नहीं बाधता है। इसिलए, इस प्रकार की वस्तुओं में एकत्व और नानात्व का विरोध नहीं माना जाता, यह अवश्य स्वीकार करना होगा। यही मीमांसकों का आन्नोप है।

#### वैयाकरणों द्वारा स्राक्षेप का उत्तर

उपर्युक्त श्राचेप का खरडन करते हुए वैयाकरणों का कहना है कि यह सब बात तो ठीक है, परन्तु स्कोटिसिंद्ध के विरोध में मुख्य तर्क श्रापने एक ही दिया है श्रीर वह यह कि श्रर्थसम्बन्ध के बाद ही पद की प्रतीति होती है, पहले नहीं, जिससे स्कोट की कल्पना की जासके। किन्तु, यह सर्वधा श्रमुभव-विश्व है। क्यों कि, श्रर्थ को न जाननेवाले को भी पद की प्रतीति सर्वानुभव-सिंद्ध है। इसी श्रभिप्राय से कृष्णशेष ने कहा है—

प्रमा न जायते तावद् यावन्न ज्ञायते पदम् । पदं हि ज्ञातं करएं सर्वे स्वीकुर्वते बुधाः॥

त्राशय है कि कोई भी विद्वान जबतक पदस्वरूप को नहीं जानता, तवतक पदार्थ को नहीं जान सकता । 'सारज्ञमागता' इत्यादि स्थलों में जबतक 'सां' का अर्थ नहीं समक्तेगा, तबतक उसको अभिमत (यथार्थ) अर्थ की प्रतीति नहीं हो सकती। इसलिए, पदस्वरूप का जिसे ज्ञान है, वही पदार्थ को समकता है।

क्योंकि, सब वादियों ने ज्ञात पद को ही प्रमा (यथार्थ ज्ञान) के प्रति कारण होना स्वीकार किया है। विश्वनाथमङ ने भी कारिकावली में लिखा है —

> पदज्ञानन्तु करणं द्वारं तत्र पदार्थधीः। शाब्दबोधः फलं तत्र शक्तिधीः सहकारिणी।

इसका तात्पर्य यही है कि शाब्दबोध में, अर्थात् शब्दजन्य बोध होने में पद का ज्ञान करण होता है, पदार्थ का ज्ञान द्वार, शक्ति का ज्ञान सहकारी कारण श्रीर शाब्दबोध फल है। इससे स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि पदज्ञान के विना अर्थ-प्रतीति कदापि नहीं हो सकती। इसलिए, पहले पद का ही ज्ञान स्रावश्यक है, पद्झान के बाद ही अर्थबोध हो सकता है, अन्यथा नहीं। यह सिद्धान्त सर्वतन्त्रसिद्ध माना गया है। इसी प्रकार एकार्थपत्याख्यान को जो एकपदत्त-व्यवहार का प्रयोजक माना है, वह भी युक्त नहीं होता। कारण यह है कि पदभाव को प्राप्त केवल वर्णों को ही अर्थ का प्रत्यायक (बोधक) मान लें, तो ब्युत्कम (विपरीत) उच्चारित वर्ण भी उस अर्थ का प्रत्यायक होने लगेगा। यदि असम्बद्ध वर्णों को भी अर्थ का बोधक मान लें, तब तो जिस किसी वर्ण से भी जिसी किसी अर्थ का बोध होने लगेगा, जो होता नहीं है। इसलिए, वर्णों का सम्बन्ध अवश्य मानना ही होगा और वर्णों का सम्बन्ध तभी हो सकता है, जब वर्ण पदभाव को प्राप्त करें, श्रीर वह पदभाव भी स्फोट स्वीकार करने पर ही हो सकता है, श्रन्यथा नहीं। इसलिए, स्फोट की सिद्धि स्पष्ट हो जाती है। एकार्थसम्बन्धाख्यान से यदि पदत्व की कल्पना करें, तब तो अन्योन्याश्रय दोष दुर्वार हो जाता है, जैसे जब पद होगा, तभी सम्बन्धी होने पर श्राख्यान होगा श्रीर श्राख्यान होने से ही पदस्व होगा। इस प्रकार, परस्परापेच होने से अन्योन्याश्रय दोष आ जाता है।

इस स्थित में एकार्थबोधन के निमित्त वर्णों के परस्पर सम्बन्ध के लिए पहले एकपद्त्वबुद्धि अवश्य स्वीकार करनी होगी। वह अवगिष्ठिक (उपाधिरहित) एकत्वबुद्धि स्वाधिष्ठान स्कोट का ही अवलम्बन करती है। 'सेनावनम्' आदि जो ह्यान्त दिये गये हैं, वे केवत वागाडम्बर-मात्र में ही उपयुक्त होते हैं। वस्तुतः, नित्य विश्व अथवा आशुनरविनाशो वर्णों का या उनकी अभिन्यज्ञक ध्वनियों का संवात किसी प्रकार भी होना असम्भव ही है; क्योंकि आधुनरविनाशो क्रमिक वर्णों का या नित्य विभु वर्णों का संवात कहीं भी नहीं देखा गया है। इसलिए, एकपद्त्व का अवगाहन करने गली जो एक बुद्धि है, उसका कारण एक ही प्रतीयमान कोई वस्तु हो सकती है, वह भी स्कोट-रूप ही, अन्य नहीं। इसी कारण से

स्कोटतत्त्व की सम्यक् सिद्धि हो जाती है। वह स्कोट श्रूयमाण वर्ण, या पद श्रथवां वांक्यरूप ही है, ऐसा भ्रम नहीं करना चाहिए। क्योंकि 'देवदत्त गामानय' इन तीन पारमार्थिक पौर्वापयों से ग्रारच्य वाक्य को ही वाक्यस्कोट मान लों, तो 'श्रानय गां देवदत्त' ऐसा कहने पर श्रवयवी के भङ्ग हो जाने से श्र्यप्रत्यायकत्व नहीं बनता। जिस प्रकार यहां के कगाल ध्वस्त हो जाने पर उससे जलाहरणा'दे किया नहीं होती, उसी प्रकार उक्त वाक्य से भी श्र्यं की प्रतीति नहीं हो सकती। इसी प्रकार 'देवदत्त गामानय' यहाँ पारमार्थिक क्रमविशेष-विशिष्ट श्राठ वर्ण वाक्य के श्रारम्भक होते हैं, तो 'गां देवदत्तानय' इसमें सात ही वर्ण श्रोर भिन्न क्रम भी हो जाता है, इसलिए इससे श्र्यं की प्रतीति नहीं होनी चाहिए। श्रतएव 'श्रूयमाण जो वर्ण, पद श्रोर वाक्य हैं, उनको श्राविद्यक (श्रविद्या-परिकल्पित) ही मानना होगा श्रोर उन सब उच्चार्यमाण वर्ण, पद श्रीर वाक्यों में श्रनुस्यूत श्रथं का प्रत्यायक वाक्यात्मा या पदात्मा नित्य श्रीर श्रनवयव किसी एक पदार्थ को श्रवस्य मानना होगा, जो स्कोट शब्द का वास्तविक वाच्य होता है।

उपर्युक्त तर्कपूर्ण विवेचन के बाद भी यह त्राशङ्का होती है कि 'वावयम्' इस बुद्धि के विषय चाहे वर्ण न हां, परन्तु वाक्यों .का निर्माण तो वर्णों से ही होता है, अतः वाक्य में वर्ण रहते ही हैं। इस प्रकार की बुद्धि प्रायः सर्वजन-पिसद है स्त्रीर स्त्रनेक प्रकार की है, तो इस बुद्धि का विषय एक निरवयव वाक्यात्मा स्तोट किस प्रकार हो सकता है ? यदि यह कहें कि जिस प्रकार 'वने वृज्ञाः', 'पटे तन्तवः = वन में वृक् हैं, पट में तन्तु हैं, इस प्रकार का व्यवहार लोक में निर्वाध रूप से प्रचलित है, उसी प्रकार 'वाक्ये वर्णाः', 'वाक्य में वर्ण हैं' इस प्रकार का व्यवहार भी हो सकता है, परन्तु यह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि वाक्य न वर्णात्मक है श्रीर न वर्ण समवायी, इसलिए उसमें वर्णोपरक्त बुद्धि हो नहीं सकती । दूसरा कारण यह है कि तदाश्मा में ही तदुपरागवती होती है, यह लोकप्रसिद्ध नियम है, जैसे 'वने वृत्ताः', वन में वृत्त हैं, यहाँ वृत्तात्मक वन में ही वृत्तोपरागवती बुद्धि होती है, श्रथवा तत्समवायी में भी तदुपरागवती बुद्धि होती है, जैसे 'पटे तन्तवः' पट में तन्तु हैं, यहाँ तन्तु के रमवायी पट में स्त्रोपरागवती बुद्धि होती है। परन्तु, इन दोनों में कोई भी श्रापके मत में प्रकृत वाक्य में नहीं है। इस आशङ्का का समाधान आचायों ने इसं प्रकार दिया है-

> नित्या नाऽवयवा वर्षी नाष्यनित्या इहोच्यते । विवर्ताः केवलं तस्य प्रपञ्जा ब्रह्मसो यथा॥ (शेषछुष्स)

ईसका तात्पर्य यह है कि इस नित्य स्कोट के अवंयव विभु ( क्यांपक ) वर्ण नहीं हो सकते। कारण यह है कि अवयवों को अवयवी से न्यून ( छोटे ) परिमाणवाले सभी मानते हैं। प्रकृत में अवयवीभूत वर्णों के न्यून परिमाण मानने से उनका विभु होना ( जो मीमांसकों का सिद्धान्त है ) नहीं बनता। यदि वर्णों को नित्य विभु न मानकर अनित्य ही मानें, तो भी अकत नहीं होता। कारण यह है कि नित्य अवयवी के अनित्य अवयव हो ही नहीं सकते, इसलिए यह मानना आवश्यक हो जाता है कि नित्य नित्य क्यं के केवल विवर्त्त मात्र ये वर्ण हैं। इस अवस्था में 'वाक्ये वर्णाः, वाक्य में वर्ण हैं, इस प्रकार की जो वर्णां- परागवती बुद्धि होती है, वह प्रमा रूप (यथार्थ) न भी हो, आन्ति-रूप तो अवश्य है। इस प्रकार का कोई नियम नहीं है कि वस्तुतः तद्रूप होने से या तत्समवायी होने से ही तद्वपरागवती बुद्धि होती है, जो वस्तुतः तद्रूप या तत्समवायी नहीं है।

इससे सिद्ध होता है कि विवर्त्त के अधिष्ठानभूत परमार्थ सत्स्वरूप स्कोट ही है, उसमें अविद्या-परिकल्पित विवर्त्त के साथ तदुपरागवती बुद्धि का होना कोई विद्ध नहीं हैं। यदि कहें कि शुक्ति रजत के समान वर्ण तो कहीं हैं नहीं, तो इसका विवर्त्त किस प्रकार हो सकता है, तो इसका उत्तर इस प्रकार होता है कि घट, पट आदि प्रपञ्च की वास्तविक सत्ता कहीं नहीं है, तो भी उसका विवर्त्त (अध्यास) ब्रह्म में होता है, उसी प्रकार असद् वर्णों का भी वाक्य में अवभास होना उपपन्न होता है।

## दूसरी शङ्का

यदि वर्णों से नित्य और निरवयन स्कोट प्रतीत होता है, अर्थात् श्रमि-व्यक्त होता है, तो इस लज्ञ्ण से भी विलज्ञ्ण तत्-तत् अर्थ की प्रतीति और विलज्ञ्ण रूप की प्रतीति किस प्रकार हो सकती है ?

# शङ्का का समाधान

यथामणिकुपाणादौ मुखमेकमनेकथा। तथैव ध्वनिषु स्फोटः एक एव विभिद्यते॥ (वा० प०)

१, इस विषय का विस्तृत विवेचन लेखक की पूर्वप्रकाशित पुस्तक 'पड्दर्शनरहस्य, (प्रo विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्) में द्रष्टव्य।

इसका तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार मिण, कृपाण (तलवार), देर्पण श्रादि में एक ही मुख अनेक प्रकार का भासित होता है, जिस प्रकार किसी में गोरा मुख भी काला प्रतीत होता है, किसी में गोल मुख भी लम्बा प्रतीत होता है, किसी में एक में भी दो—सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार भिन्न-भिन्न प्रयत्नों के भेद से विभिन्न प्रकार की ध्वनियों में भी एक ही निरवयन स्कोट भी नाना वर्णों के रूप में सावयव श्रीर अनेक प्रतीत होता है। इसीलिए, उपाधि-भेद से स्कोटरूप के विलक्षण होने के कारण स्कोट से अभिन्न शर्य का भी भेद श्रीपाधिक ही माना जाता है। इसी श्रिभिप्राय से वाच्य श्रीर वाचक में भी परमार्थदशा में श्रभेद का ही साधन शास्त्रकारों ने किया है।

यहाँ एक आन्तेप और होता है कि 'गौः', इस आकार की जो बुद्धि होती है. वह पूर्वानुभूत गकार आदि वर्णों का ही अवगाइन करती है, अर्थात उस बुद्धि के विषय गकार आदि वर्णों ही होते हैं, उन गकार आदि वर्णों के अतिरिक्त स्कोट नहीं । यदि उन गकारादि वर्णों के अतिरिक्त किसी वस्तु को वह बुद्धि भासित कराती, तब तो गकारादि क्षित जो प्रतीत होती है, वह नहीं हो सकती । जिस प्रकार शुकर-विषयक बुद्धि महिपरूषित शुकर का अवगाइन नहीं करती । यदि 'गौ' इस बुद्धि का विषय दूसरी कोई वस्तु भी हो, तब तो जिस प्रकार गो बुद्धि से दकार आदि की व्यावृत्ति होती है, उसी प्रकार गकार आदि की भी व्यावृत्ति होने लगेगी । ताल्पर्य यह है कि 'गौ' इस बुद्धि में गकार ही विषय रहता है, दकार आदि कोई भी वर्ण इसका विषय नहीं होता । इसीलिए, दकारादि कोई वर्ण 'गौ' इस बुद्धि में भासित नहीं होता । यदि 'गौ' इस बुद्धि का विषय गकारादि से भिन्न स्कोट ही हो, तब तो गकार आदि का जो भान होता है, वह न होकर अन्य विषयक भी भान होने लगेगा । इस स्थिति में शुकर-विषयक बुद्धि में महिष का भी भान हो सकता है, परन्तु ऐसा होता नहीं है । इसलिए, वर्ण के अतिरिक्त स्कोट की कल्पना व्यर्थ ही है । यही शङ्क का ताल्पर्य है ।

# म्राचार्यों द्वारा इस म्राक्षेप का समाधान

श्राचायों का कहना है कि उपर्युक्त : त्राचिप युक्तिसह नहीं है। कारण यह है कि यद्यपि वर्णों से श्रामिन्यङ ग्य श्रीर वर्णों के श्रातिरिक्त स्कोट है, तो भी श्राप्त में श्राप्त्यस्त जो तत्तत् वर्णों हैं, उनके तादाम्य को प्राप्त किये रहता है। इसी कारण तत्तत् वर्णों से रूपित ही प्रतीति होती है, दूसरे वर्णों से रूपित नहीं। ताल्पर्य है कि जिन वर्णों से स्कोट श्रामिन्यक्त होता है,

उन्हीं का श्रध्यास (विक्त) उस स्कोट में होता है, दूसरे वर्ण का नहीं। महिष श्रोर शूकर का जो दृष्टान्त दिया गया है, उसमें तो श्रिधिष्ठान विवक्त भाव है नहीं, इस-लिए उनमें तादात्म्यबुद्धि हो नहीं सकती। तादात्म्य न होने से शूकर-विषयक बुद्धि में महेष का भान नहीं हो सकता। इसीलिए, श्राचायों ने कहा है—

> स्फोटो वर्षातिरिक्तोऽपि तत्तादात्म्यमुपेयिवान्। प्रत्यथो जायते तस्मादसौ तद्वर्षेह्रपितः॥

इसका तालर्यं ऊपर कहा जा चुका है। यहाँ तक स्कोटतस्य की सिद्धि में सारी शङ्कात्रों का समायान किया गया। किर भी, स्कोटतस्य नहीं माननेवाले विरोधियों की शङ्कात्रों का समाधान किया जाता है।

#### नैयायिकों का सिद्धान्त

'वटमानय', घड़ा लाश्रो आदि वास्यों के उच्चार एकाल में घकार, टकार आदि जो वर्ण हैं, वे हो करठ, तालु आदि स्थानों में वायु-संयोग से उत्पन्न होकर अवि निद्रय के विषय होते हैं, श्रौर सद्यः विनष्ट भी हो जाते हैं। वे ही वास्तविक शब्द हैं श्रौर कम्बुग्री बादिमद् व्यक्ति के वाचक भी होते हैं। इसके अतिरिक्त दूसरा कोई शब्द नहीं है।

#### वैयाकरणों की मान्यता

वैयाकरणों का कहना है कि यह शब्द किसी प्रकार भी नहीं हो सकता; क्यों कि यह तो शब्द का अभिव्यञ्जक ध्विनमात्र है और यह अनित्य है। इसी ध्विन से अभिव्यक्त होने गाला और ध्विन के नष्ट होने पर भी अर्थ का बोधक ही वास्तिविक शब्द है, वही कम्बुग्रीवादिमद् व्यक्ति का वाचक और नित्य है। इसीलिए, वह न तो उत्पन्न होता है, न विनष्ट ही। केवन ध्विन-का में वह अभिव्यक्त होता है। यही स्कोटतस्य है। इसी को शब्दब्रह्म, शब्दतत्त्व और वाकतस्य आदि अनेक शब्दों से शास्त्रकारों ने व्यवहृत किया है। इस प्रकार के स्कोटात्मक शब्द की अभिव्यव्यक्त को ध्विनयाँ हैं, (जिनको नैयायिक शब्द मानते हैं), वे तो अनि य और निरर्थक हैं। इससे यही सिद्ध होता है कि उच्चार्यमाण, अर्थात् उच्चारण का विषय जो 'त्वं घटमानय' आदि ध्विन है, उसी से स्कोटात्मक शब्द अभिव्यक्त होता है, और उसी से अर्थ का बोध होता है, इसलिए वही वास्तिवक्त वाचक है। यही वैयाकरणों की मान्यता है।

## वैयाकरणों की मान्यता पर नैयायिकों का आक्षेप

नैयायिकों का कहना है कि उपर्युक्त वैयाकरणों की स्कोटिसिंह में कोई प्रमाण ही नहीं है। कारण यह है कि प्रायः सभी श्राचार्य मुख्य प्रमाण तीन ही मानते हैं-प्रत्य इ, अनुमान और शब्द। इनके अतिरिक्त और प्रमाणों का प्रायः इन्हीं में अन्तर्भाव हो जाता है। इन तीन प्रमाणों में किसी प्रमाण से जो वस्तु सिद्ध न हो, उसकी वास्तविक सत्ता नहीं मानी जाती। प्रकृति स्केटसिद्धि में प्रत्यज्ञ प्रमास तो हो नहीं सकता। कारस यह है कि जहाँ इन्द्रिय श्रीर श्रर्थ <mark>(विषय) का सिन्नकर्ष होता है, वहीं प्रत्यक्त होता है। जैसे, घटाटि विषयों के</mark> साथ चलु-इन्द्रिय का सम्बन्ध होता है ग्रीर तब घटादि विषयों का चालुष प्रत्यन्त माना जाता है। प्रकृत में त्राप (वैयाकरणों) का श्रभिमत जो स्कोट है, उसके साथ तो किसी भी इन्द्रिय का सम्बन्ध नहीं है, इसलिए प्रत्यज्ञ प्रमाण तो किसी प्रकार भी नहीं हो सकता। अनुमान प्रमाण से भी स्कोटसिंद्ध नहीं हो सकती। श्रितुमान में व्याप्तिविशिष्ट पञ्चधर्मता का ज्ञान कारण होता है। जैसे, धूम-दर्शन से अग्निका अनुमान किया जाता है। यहाँ धूम में अग्निकी व्याप्ति रहती है। क्यों कि, जहाँ-जहाँ घृम है, वहाँ-वहाँ अग्नि है, इस प्रकार की व्याप्ति पूर्व से ही रहीत है। इसलिए, अग्नि की व्याप्ति धूम में रहने से धूम अग्नि का व्याप्य होता है। हस प्रकार पर्वत पर धुम को देखकर 'यह पर्वत ग्राग्न से व्याप्य धूमवाला है, 'व्या सिविशिष्टपच्चधर्मताज्ञान' इस प्रकार का परामर्श होता है। इसी को कहते हैं श्रीर यही परामर्श है। इसी परामर्श के ज्ञान से श्रनुमान प्रमास होता है, अन्यथा नहीं । धूम से अग्निका अनुमःन तभी होता है, जब धूम में अग्निकी व्याप्ति गृहीत हो, ग्रन्यथा नहीं । प्रकृत में स्फोट का साधक ऐसा कोई भी हेतु धूम के समान नहीं, जिसमें साध्य (स्फोट) की व्याप्ति गृहीत हो । इस स्थिति में अनुमान भी स्फोटिसिब्बि में प्रमाण नहीं हो सकता।

श्राप्तो।देश-रूप शब्द (वेदादि) भी कोई नहीं है, जिससे स्कोट का सद्-भाव स्चित हो। इस प्रकार, प्रत्यज्ञादि किसी प्रमाण के न होने से स्कोट की सिद्धि श्राकाशकुसुमवत् हो जाती है।

# पूर्वोक्त ग्राक्षेप पर वैयाकरणों का उत्तर

वैयाकरणों का कहना है, नैयायिकों द्वारा स्कोटसिद्धि में प्रमाणामान का श्राचेप लगाना श्रज्ञानमूलक है। कारण यह है कि सभी प्रमाणों में श्रभ्यहिंत प्रस्या प्रमाण ही इसकी सिद्धि कर देता है, जैसे 'एकं पदम्', 'एकं वाक्यम्,'

यह एक पद है, यह एक वाक्य है, इस प्रकार की एकत्वावगाहिनी प्रतीति सर्वजन-प्रसिद्ध है श्रीर यह एकत्वावगाहिनी बुद्धि विना किसी प्रवल बाधक के मिथ्या नहीं बताई जा सकती।

श्रव यहाँ यह विचार करना है कि वह एकत्व कहाँ रहता है ? उसका श्राश्रय कीन है ! वर्ण तो एकत्व का श्राश्रय नहीं हो सकते; क्यों कि वे श्रनेक हैं, नाना हैं श्रीर श्रनेक में एकत्व कैसे रह सकता है ? इसिए, उस एकत्व का श्राश्रय उक्त नाना वर्णों के श्रतिरिक्त श्रीर उन्हीं वर्णों से श्रीमिव्यङ ग्य कोई एक पदार्थ श्रवस्य मानना होगा, जो एकत्वावगाहिनी बुद्धि का श्राश्रय हो । उसी का नाम स्कोटब्रह्म या शब्दब्रह्म है । इस प्रकार, स्कोटसिद्धि में एकत्वावगाहिनी श्रव-भूति ही प्रत्यक्ष-प्रमाण है ।

इसके अतिरिक्त स्कोटसिद्धि में, अनुमान भी प्रमाण होता है। पदार्थ की अन्यया अनुपपत्ति-रूप जो लिङ्ग (हेतु) है, उसी से स्होट की सिद्धि होती है। जैसे. वर्णों से अभिव्यङ ग्य स्तोटात्मक शब्द को यदि न स्वीकार करें, तब तो वर्णीं के स्वीत्तरवर्त्ती वर्णीं से नाश्य होने के कारण अन्तिम वर्ण के उच्चारण-काल तक पूर्व-पूर्व समस्त वर्णों के अभाव रहने से अर्थ का बोध ही अनुपपनन ही जाता है; क्योंकि अन्तिम वर्ण के उच्चारणकाल तक यदि पूर्व के वर्ण रहते, तो किसी प्रकार अर्थ का बोध हो भी सकता था, परन्तु पूर्व के सभी वर्ण अन्तिम वर्ग के उच्चारणक ल तक नष्ट हो गये रहते हैं। इस स्थिति में अर्थ का बोध न होना चाहिए, किर भी बोध होता है। इससे अनुमान किया जाता है कि वर्णों के अतिरिक्त कोई ऐसा तत्त्व है, जो वर्णों से अभिन्यक्त होकर अर्थ का बोधक होता है। उसी को स्फोट कहते हैं। यदि यह कहा जाय कि वर्ण ही श्रोत्र-इन्द्रिय के विषय होकर अर्थ के प्रत्यायक (बोधक) होते हैं, इसलिए स्फोट-कल्पना की भ्रावश्यकता नहीं है, तो यह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि प्रत्येक वर्ण के वाचक मानने से प्रथम वर्ण से ही अर्थ की प्रतीति हो जायगी, पुनः अन्य वर्णां का उचारण व्यर्थ ही हो जायगा श्रीर केवल एक वर्ण के उचारण-मात्र से कहीं श्रर्थ का बोध होता भी नहीं।

वणों को वाचक मानने में यह विकल्प उपस्थित होता है—प्रत्येक वर्ण भिन्न-भिन्न अर्थ के वाचक होते हैं, अथवा एक ही अर्थ के ? यदि भिन्न-भिन्न अर्थों के वाचक वर्ण होते हैं, यह पन्न माना जाय, तो एक पद में जितने वर्ण हैं, उतने ही अर्थों का बोध होना चाहिए। परन्तु, ऐसा हे'ता नहीं। यदि दूसरा पूर्व माना जाय, अर्थात् प्रतेक वर्षा एक ही अर्थ का वाचक होता है, तब तो सब शब्द पर्यायवाची हो जायेंगे, इस स्थिति में 'पर्यायाणां प्रयोगो हि यौगपर्योन नेष्यते' इस सिद्धान्त से पर्याय शब्दों का युगपत् (एक काल में)'प्रयोग नहीं हो सकता।

इस दोष के निवारण के लिए वर्णसमृह को वाचक माना जाय, तो यह भी युक्त नहीं है। क्यों कि, इसका उत्तर पहले दिया जा चुका है कि वर्णों के आशुतर-विनाशी होने के कारण अपने से उत्तरवर्ती वर्णों के उचारणकाल में पूर्व वर्णों के नाश हो जाने से किसी प्रकार उनका समूह हो ही नहीं सकता। ऐसी स्थिति में यह विचारना है कि जब प्रत्येक वर्णा या वर्णसमूह, इन दोनों में कोई भी अर्थ का गाचक सिद्ध नहीं होता, तो अर्थ का बोध होता किस प्रकार है ि इससे स्पष्ट सिद्ध नहीं होता, तो अर्थ का बोध होता किस प्रकार है ए इससे स्पष्ट सिद्ध नहीं होता है कि वर्णों के अतिरिक्त और वर्णों से अभिन्छ्य कोई एक तत्त्व है, जिनसे अर्थ का बोध होता है। वही तत्त्व वाचकत्व शक्ति का आश्रय है और वही स्कोट या शब्दबहा आदि नामों से व्यवहृत होता है। इस स्कोट के विना अर्थ की प्रवीति कदापि नहीं हो सकती।

## स्फोट शब्द की व्युत्पति ग्रौर लच्चण

रिति स्कोट शब्द की ब्युतात्ति इस प्रकार होती है—'स्फुट्यते श्रिमिन्यज्यते वर्णैं-रिति स्कोटः', श्रर्थात् वर्णों से जो श्रिमिन्यक्त हो, वही स्कोट है। श्रथवा 'स्फुटित श्रिमिन्यक्तीमवित श्रर्थः यस्मात् इति स्कोटः', श्रर्थात् जिससे श्रर्थ रिफुटित (श्रिमिन्यक्त) हो, वह स्कोट है। इस प्रकार दोनों ब्युत्पत्तियों से स्कोट का लगण होता है—'वर्णिमिन्यक ग्यत्वे सति श्रर्थपतीतिजनकत्वम् स्कोटत्वम्', श्रर्थात् जो वर्ण से श्रिमिन्यक्ष्य होकर श्रर्थपतीति का जनक हो, वही स्कोट है।

# उपर्कत सिद्धान्त पर नैयायिकों का अधिप

नैयायिकों का श्राचित है कि वर्णों के श्रातिरिक्त स्कोट को स्वीकार करने में वैयाकरणों के परममान्य महाभाष्य से ही विरोध हो जाता है। जैसे, 'कः पुनः शब्दः ?' इस प्रश्न के उत्तर में भगवान भाष्यकार ने स्पष्टकहा है— येनोच्चारितेन सास्नालाङ्ग लककुदखुरविषाणिनां सम्प्रत्ययो भवति स शब्दः', श्रर्थात् जिसके उच्चारण करने से सास्ना (गलकष्वल), लाङ गूल, ककुद, खुर श्रोर विषाण (सींग) वाले जन्तु का बोध होता है, वही शब्द है। इस भाष्य से स्पष्ट प्रतीत होता है कि जो उच्चारण-किया का विषय है, श्रर्थात् जिसका उच्चारण होता है, वही वस्तुतः शब्द है श्रीर वही श्रर्थं का वाचक होता है। उच्चारण का विषय तो स्कोट हो

नहीं चकता, इसलिए उच्चारण के विषयीभूत वर्ण ही वाचक और शब्द हो सकते हैं, इनसे पृथक् स्कोट कदापि नहीं ; क्योंकि वह उच्चारण-क्रिया का विषय नहीं है।

#### वैयाकरणों द्वारा आक्षेप का उत्तर

नैयायिकों द्वारा उपस्थित किये गये आत्तेप के उत्तर में वैयाकरण कहते हैं कि माध्यकार के अभिप्राय को नहीं समक्तकर ही यह आत्तेप किया गया है। महामाध्य के वाक्य में आए हुये 'उच्चारितेन' का ताल्पर्य है, 'उच्चारणिकयाऽभिच्यक्तेन', अर्थात् जो उच्चारणिकया से श्रिभव्यक्त हो। कैयट श्रादि महामाध्य के टीका कारों ने भी यही अर्थ माना है। कैयट ने स्पष्ट लिखा है 'उच्चारितेन उच्चारणिकयाभिव्यक्तेन इति।' किञ्च, वर्णों के वाचकत्व का अनेक प्रमाणों से पूर्व में ही निराकरण कर दिया गया है, इसलिए वर्ण तो कभी वाचक हो ही नहीं सकते। इस दशा में वर्णों के अतिरिक्त नाद (ध्विन) से अभिव्यङ्ग्य स्कोटात्मक शब्द सिद्ध होता है, वही शब्दब्रह्म है और वही वाचक है।

## स्फोट की सत्ता में वेद प्रमाण

स्तोट रूप शब्दब्रह्म का वर्णन प्रकारान्तर से यजुर्वेद ख्रादि में भी ख्राया हैं। इसिलए, स्तोट में शब्दप्रमाण नहीं है, यह नैयायिकों का कहना ख्रज्ञानमूलक ही समक्तना चाहिए; क्योंकि इसी स्तोटात्मक शब्दब्रह्म का वर्णन यजुर्वेद में वृषम रूप से किया गया है, जिसका प्रदर्शन भगवान् भाष्यकार पतञ्जलि ने व्याकरण के ख्रयोजन-प्रदर्शन के ख्रवसर पर किया है। यह श्रुति है—

> चत्वारि शृङ्गास्त्रयो श्रस्य पादाः हो शीर्षे सप्त हस्तासी श्रस्य। त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महो देवो मर्त्याः श्राविवेश।

इसकी व्याख्या भगवान भाष्यकार ने इस प्रकार की है—एक वृषभ है, जिसके चार शृङ्क चार ,परसमूह हैं: नाम श्राख्यात, उपस्प श्रीर निपात । तीन पैर तीन काल हैं: भ्त, वर्त मान श्रीर भविष्यतः इन तीन कालों के बोधक लट् श्रादि प्रत्यय । यहाँ काल पद से काल के बोधक लट् श्रादि प्रत्यय की ही विवत्ता समक्ती चाहिए, काल की नहीं; क्योंकि काल की पादत्व-कल्पना श्रयुक्त है।

इसका कारण यह है कि काल वर्णरूप नहीं है, इसिलए उसमें शब्द के अवयव पाद की कल्पना अन्याय्य हो जाती है। 'द्वे शीर्षें' = दो शिर हैं—दो प्रकार के शब्दात्मा, नित्य और कार्य। यहाँ आत्म शब्द स्वरूप का वाचक है, इसिलए शब्दात्मा का अर्थ होता है, शब्दस्वरूप। व्यङ्ग्य और व्यञ्जक भेद से दो प्रकार के शब्दस्वरूप होते हैं। सबसे अभ्याहित होने के कारण मस्तकस्थानीय रूप से इसकी कल्पना की गई है।

इन दोनों प्रकार के शब्दस्तरूपों में वैखरी-रूप ध्वनि व्यञ्जक है तथा कार्य और श्रनित्य है। इस व्यञ्जक-रूप ध्वनि से श्रामव्यञ्ज्य श्रान्तर प्रणव रूप स्कोट है, जिसे शब्द-ब्रह्म कहते हैं श्रीर वह नित्य है। वह प्रणव-रूप नित्य शब्द यद्यपि एक ही है, तथापि मूलाधार श्रादि उपाधि-मेद से परा, पश्यन्ती श्रीर मध्यमा रूप से शास्त्रों में व्यवहृत होता है। यही सकल वाङ्मय ब्रह्माण्ड का निदान, श्र्यात् श्रादिकारण है। 'सप्त इस्तासो श्रस्य' = इसके सात हाथ हैं, सात विभक्तियाँ। 'त्रिधा बद्धः' = तीन स्थानों में, बद्ध है; 'उरिस, कर्एठे, शिरिस च' = हृदय, कर्एठ श्रीर शिर में। 'वृषम इति' = प्रसिद्ध वृषम के रूप में शब्दब्रह्म का यहाँ निरूपण किया गया है। 'वर्षणाद् वृषमः' — वर्षण करने से इसकी संज्ञा वृषम है। यहाँ वर्षण का ताल्पय है, ज्ञानपूवक श्रनुष्ठान से फल प्रदान करना। 'रोरवीति' का स्था है, 'शब्द करोति' — शब्द करता है।

यहाँ एक शङ्का यह होती है कि शब्द ही किस प्रकार शब्द कर सकता है ? क्योंकि, जो शब्दकर्त्ता है, वहीं कर्म किस प्रकार हो सकता है ?

इसका उत्तर यह है कि यहाँ कर्मीभूत जो शब्द है, उसका अर्थ—'शब्दाते ब्रह्मस्वरूपे स्कोटात्मके शब्दे भासते विवर्ताते इति शब्दः', अर्थात् ब्रह्मस्वरूप स्कोटात्मके शब्दे भासते विवर्ताते इति शब्दः', अर्थात् ब्रह्मस्वरूप स्कोटात्मक शब्द में जो भासित हो, वह शब्द है। इस व्युत्पत्ति से प्रपञ्च होता है, अर्थात् यहाँ कर्मीभूत शब्द का ताल्पर्य प्रपञ्च से है। इससे यह अभिप्राय स्वित होता है कि नित्य स्कोटात्मक शब्द ही निखिल प्रपञ्च का विस्तार करता है। उपर्युक्त श्रुति का यही रहस्य है।

स्कोटतत्त्व का सिद्ध करने के लिए दूसरी श्रुति भी हैं—
चत्वारि वाक् परिमिता पदानि
तानि विदुर्जाह्यणा ये मनीषिणः।
गुहात्रीणि निहितानि नेङ्गयन्ति
तुरीयं वाची मनुष्या वदन्ति॥

इसका भावार्थ यह है कि वाक-परिमित पद चार प्रकार के हैं—नाम, आख्यात, उपसर्ग और निपात: 'नामाख्यातोपसर्गनिपाताश्च।' यहाँ 'च' शब्द से परा, पश्यन्ती, मध्यमा और वैखरी रूप शब्द की सूचना की गई है। कैयट ने स्पष्ट लिख दिया है: 'निगताशचेति च शब्देन वक्ष्यमाणं परापश्यन्त्यादिरूपं प्रकारान्तरं स्चितम्!' 'गुहात्रीणि निहितानि नेङ्गयन्ति' = उनमें तीन (परा, पश्यन्ती और मध्यमा) तो मूलाधार, नाभि और हृदय-रूप गुहा (कन्दरा) में निहित होने के कारण साधारण मनुष्यों के प्रकाश में नहीं आते, अर्थात् परा, पश्यन्ती, और मध्यमा को सब लोग नहीं समक्तते। 'तुरीयं वाचा मनुष्या वदन्ति,' अर्थात् वैखरी-रूप चतुर्थ वाक् को ही साधारण मनुष्य बोलते और समक्तते हैं।

श्रव यहाँ यह विचारना है कि मूलाधार, नामि श्रौर हृदय में निहित होने के कारण परा, पश्यन्ती श्रौर मध्यमा-रूप शब्द की साधारण मनुष्यों की बुद्धि के श्रगम्य श्रौर केवल मनीषी-मात्र की ही बुद्धि के गम्य बताया गया है। श्रीनत्य वर्णमात्र को ही यदि श्रर्थ का बोधक मान लें, तब तो वह सर्वसाधारण के गम्य है, केवल मनीषी-मात्र का गम्य बताना श्रयुक्त ही हो जायगा। इसिलिए, स्पोट को मानना श्रावश्यक हो जाता है। इसके श्रितिरिक्त 'उत्तत्वः पश्यन्न ददर्श वाचम' हत्यादि श्रुतियों का श्रर्थ जो श्रनेक कारिकाश्रों में पहले दिखाया जा चुका है, उससे स्पोट की विद्धि में प्रमाण की जिज्ञासा नहीं रह जाती। नैयायिकों का यह कहना कि 'स्पोट में कोई प्रमाण नहीं है' श्रज्ञानमूलक ही है।

# स्फोट के विषय में मीमांस कों की शङ्का

मीमांसकों का यह प्रश्न है कि श्राप (वैयाकरणों) का जो स्कीट है, वह श्रिमिन्यक्त होकर श्रर्थ का प्रत्यायक होता है, श्रथवा श्रनिन्यक्त हो ? श्रनिमिन्यक्त स्कीट को श्रर्थ का प्रत्यायक नहीं मान सकते, कारण स्कीट को श्राप (वैयाकरण) नित्य मानते हैं, इसिलए वह सदा विद्यमान रहेगा श्रीर श्रर्थबोध कराने के लिए श्रिमिन्यक्ति की श्रपेचा रखेगा नहीं। इस स्थिति में सदा श्रर्थबोध होने लगेगा; क्योंकि निरपेच हेतु के सनातन होने से कार्योत्पित्त में विलम्ब नहीं होगा; इस दोष का परिहार यदि यह मानकर किया जाय कि श्रिमिन्यक्त स्कीट श्रर्थ का प्रत्यायक होता है, तो यह भी युक्त नहीं; क्योंकि प्रत्येक वर्षा स्कीट का श्रिमिन्यक्षक होगा श्रथवा वर्णसमुदाय ? इस विकल्प का परिहार नहीं होता है।

प्रत्येक वर्ण स्कोट का अभिन्यञ्जक होता है, यह प्रथम पन्न तो मान नहीं सकते; क्यों कि एक वर्ण के उच्चारण से स्कोट की अभिन्यिकत नहीं देखी जाती। यदि ऐसा होता, तो एक वर्ण के उच्चारण से ही अर्थ की प्रतीति होगी, वर्णान्तर का उच्चारण न्यर्थ हो जायगा। इसी प्रकार प्रत्येक वर्ण का अभिन्यञ्जक मानने से एक वाक्य या पद में जितने वर्ण हैं, उतने ही स्कोट की अभिन्यिकत होने लगेगी, यह एक महान् दोष हो जायगा। इसी प्रकार वर्णसमूह भी स्कोट का अभिन्यञ्जक नहीं हो सकता; क्योंकि, पूर्व वर्णों के स्वोत्तरवर्ती वर्णों के उच्चारणकाल में नष्ट हो जाने के कारण समूह की कल्पना ही नहीं हो सकती। इस प्रकार वर्णों के वाचक मानने में, जो-जो दोष वैयाकरण देते थे, वे सब दोष उनके ही गले पड़ जाते हैं। इसी बात को कुमारिलभट ने श्लोकवार्त्विक में कहा है—

## यस्यानवयवः स्कोटो व्यज्यते वर्णबुद्धिभिः । सोऽपि पर्यनुयोगेन नैकेनापि विमुच्यते ॥

श्रर्थात, निरवयव वाचक स्कोट वर्णज्ञान से श्रामिन्यकत होता है, यह जिसका मत है, वह वैयाकरण भी जिन दोषों को प्रतिवादी के प्रति दिखाते हैं १ (क्या प्रत्येक वर्ण वाचक है, या वर्णसमूह १ श्रादि ), उनमें एक दोष से भी वैयाकरण सुक्त नहीं होते । यदि स्कोट को वैयाकरण सावयव मानते, तब तो उसी स्थिति में एक एक वर्ण से श्रवयवशः स्कोट की श्राभिन्यक्ति कह भी सकते थे। परन्तु, वैयाकरण स्कोट को निरवयव मानते हैं, इसलिए उनके दिखाये गये दोष उन्हीं के गले पड़ जाते हैं। उक्त रलोक का यही ताल्यर्थ है।

एक बात और है कि 'सुप्तिङन्त' पदम' इस सूत्र से पाणिनि ने और विभक्त्यन्ताः पदम' इससे गौतम ने विभक्त्यन्त वर्णां को ही पद माना है। इसलिए, संकेत्यह से अनुग्रहीत होने के कारण वर्णां में ही पदत्व-बुद्धि न्याय्य प्रतीत होती है। यद्यपि यहाँ वर्णों के आशुतरविनाशी होने के कारण समूह न होने से वहाँ पदत्व-बुद्धि का होना असम्भव सा प्रतीत होता है, तथापि पूर्वोक्त वृद्धों के ब्यवहार से वर्ण्यसुदाय का भी संकेत्यहपूर्वक एकार्थपत्यायकत्व देखा जाता है, इसलिए वर्णों के विनाशी होने पर भी उत्तरत्त्वर अनुग्रह होता ही है, ऐसा अनुभव के बल पर स्वीकार करना ही पड़ता है। इतने से ही समूह की कल्पना से पदत्व-बुद्धि उपपन्न हो जाती है, इसलिए अतिरिक्त स्कोट की कल्पना अक्त नहीं होती। यही मीमांसकों का स्कोट-खरडन के लिए परमास्त्र है।

#### स्कोट-मण्डन के लिए वैयाकरणों का उत्तर

मीमांसकों के उपर्युक्त कथन पर वैयाकरणों का कहना है कि आप सीमांसकों) का कथन तो काशकुश का अवलम्बन-मात्र है। जिस प्रकार महासमुद्र में इबते हुए मनुष्य को नृण का सहारा अकिञ्चित्कर होता है, उसी प्रकार यह उत्तर भी है। वस्तुतः, प्रश्न तो यह है कि 'इदमेकं पदम्', 'इदमेकं वाक्यम्' यह एक पद है, यह एक वाक्य है, इस प्रकार की जो एक पद या एक वाक्य की अवाधित प्रतीति होती है, उसका आलग्बन ( आश्रय ) क्या है ? वर्णमात्र को तो उसका आलग्बन कह नहीं सकते; क्योंकि परस्पर विलच्चण वर्णमालाओं में एक अभिन्न निमित्त के विना पृष्णों में सूत्र के विना मालाप्रत्यय के समान 'एकं पदम्', एक पद है, इस प्रकार की प्रतीति कदापि नहीं हो सकती, अर्थात् जिस प्रकार पृष्णों में सर्वानुस्यूत सूत्र के विना 'एका माला दे, इस प्रकार की प्रतीति नहीं होती, उसी प्रकार परस्पर विलच्चण वर्णमालाओं में भी अनेक वर्णों में अनुस्यूत ( अनुगत ) एक किसी वस्तु के न रहने से 'एकं पदम्', एक पद है, इस प्रकार की प्रतीति, जो अवाधित रूप से सर्वानुभव सिद्ध है, कदापि नहीं हो सकती।

यदि यह कहें कि 'एकं पदम्' इस एकत्व-प्रतीति का विषय वर्णसमूह है, तो ऐसा कहना भी श्रयुक्त ही है; क्यों कि श्राश्तरविनाशी वर्णों का समूहभाव कदापि नहीं हो सकता, यह पहले बताया जा चुका है। जो पदार्थ एक प्रदेश में, एक काल में साथ-साथ रहने से बहुत प्रतीत होते हैं, उन्हीं में समुह-व्यवहार होता है। जिस प्रकार एक प्रदेश में साथ-साथ समकाल में विद्यमान हाथी, घोड़े त्रादि जीवों में तथा धन, खिदर आदि वृत्तों में साथ साथ रहने के कारण ही समूह का व्यवहार देखा जाता है। परन्तु, उत्पत्ति-विनाशशाली वर्ण तो समकाल में सं थ साथ नहीं रह सकते; क्यों कि उत्तरोत्तर वर्ण के उच्चारए काल में पूर्व पूर्व वणों के नष्ट हो जाने से अन्तिम वर्ण के उच्चारणकाल में पूर्व-पूर्व वर्णों के न रहने के कारण समूह का व्यवहार अश्वय हो जाता है। यदि यह कहें कि स्फोटव्यञ्जकत्वेन वर्णममूह की उपपत्ति नहीं हो सकती है, तो स्फोटबादियों का भी कहना है कि यह आपत्ति इष्ट है; क्योंकि वैयाकर**णों** के मत में स्कोट की श्रमिव्यक्ति एक काल में ही वर्णसमूह से नहीं हो सकती; क्योंकि वर्ण धमूह है नहीं \ इसलिए, क्रमशः स्कोट की अभिन्यक्ति इनके मत में इष्ट है। यदि यह कहें कि वर्णों में ही पूत्रोंक रीति से काल्यनिक ( श्रीमधिक ) समूह को कल्मना कर लें, तो इसमें कोई श्रापित नहीं हो सकती इसके उत्तर में वैयाकरणो का कहना है कि प्रस्पराश्रय दोष से प्रस्त होने के कारण श्रीपाधिक समूह की कल्पना भी श्रन्याय्य ही होगी। जैसे, एकार्थप्रत्यायकत्व सिक्ष होने पर ही एकार्थप्रत्यायकत्व-रूप उपाधि से वर्णां में पदत्व की कल्पना हो सकती है, श्रीर पदत्व की सिद्धि होने पर ही एकार्थप्रत्यायकत्व की कल्पना हो सकती है। इस प्रकार, परस्पराश्रय दोष से ग्रस्त होने के कारणा वर्णों में श्रीपाधिक समूह की भी कल्पना नहीं की जा सकती। स्फोटवादियों के मत में समूह की कल्पना की श्रावश्यकता ही नहीं होती।

स्कोटवादी वैयाकरण एकार्थप्रत्यायक हा स्रीर पदत्व इन दोनों को स्कोट का ही धर्म मानते हैं, वर्ण समूह का नहीं। इस लिए इनके मत में समूह की कलपना आवश्यक नहीं होती और स्कोट को नहीं मानने वाले एकार्थप्रत्यायक व स्रीर पदस्व हन दोनों को वर्णों में ही समूह की कलाना कर सिद्ध करते हैं। इस स्थिति में परस्पराश्रय दोष स्राजाता है, इसीलिए समूह की सिद्धि नहीं हो सकती।

स्कीटवादी स्कोट की अभिव्यक्ति एक ही काल में नहीं, अपित क्रमशः मानते हैं। प्रथम वर्ण से स्कोट की अभिव्यक्ति अस्फट होती है, बाद में द्वितीयादि वर्णों से स्फट, स्फटतर तथा स्फटतम। इससे यह सिद्ध होता है कि पूर्व-पूर्व वर्णों की अभिव्यक्ति से उत्पन्न संस्कार के सिहत अन्तिम वर्णे से स्फटतर स्कोट अभिव्यक्त होता है। जैसे, एक बार स्वाध्याय से विषय ठीक-ठीक समक्त में नहीं आता। इसलिए, दो-तीन बार पढ़ने से ही स्कोट का सम्यक् बोध होता है। फलतः, स्कोट की स्फटतर प्रतीति होने के पहले अनुत्पन्नपाय अर्थबुद्धि की प्रतीति के लिए द्वितीयादि वर्ण चरितार्थ होते हैं। इसिलए, द्वितीयादि वर्ण अनर्थक भी नहीं होते। प्रथमादि पूर्व-पूर्व वर्ण भी अनर्थक नहीं होते, कारण यह है कि अन्तिम ध्वनि के साथ उच्चार्यमाण जो समस्त पूर्व-पूर्व वर्ण हैं, उनके उच्चारणजन्य संस्कार की आवृत्ति से बुद्ध में जब योग्यता आती है, तभी यह अमुक शब्द है, इस प्रकार का निश्चित ज्ञान होता है। इसी अभिप्राय से भन्तृ हिर ने लिखा है—

नादेर।हित्रीजायामन्त्येन ध्वनिना सह । ष्यावृत्तिपरिपाकायां बुद्रौ शब्दोऽत्रधार्यते ॥ ( वा० प० )

तात्पर्यं यह है कि अन्तिम ध्वनि के साथ पूर्व-पूर्व ध्वनि से संस्कार के बीज का बुद्धि में आहित होने पर और पुनः-पुनः आवृत्ति से बुद्धि के परिपक्ष होने पर उसमें यह अमुक शब्द है, इस प्रकार का निश्चय होता है। हष्टान्त के लिए रतन की परीज्ञा को लें। जिस प्रकार रतन की परीज्ञा करने में रतनपरीज्ञ क एक बार

रत्न को देखकर यथार्थ परीज्ञ्ण नहीं कर सकता; क्योंकि प्रथम परीज्ञ्ण में रत्नत स्व स्फुट भाषित नहीं होता। बार बार जब उसकी परीज्ञा की जाती है, तभी वह निश्चय कर पाता है कि यह असल रत्न है या कमअसल, या कितने मूल्य का या किस जाति का है। इसी प्रकार, पूर्व-पूर्व वणीं के अनुभवजन्य भावना से सुसंस्कृत चित्त में ही अन्तिम वर्ण के उच्चारणकाल में स्फीटतत्त्व स्पष्ट श्रामिञ्यक्त होता है। आचायों ने लिखा है—

पूर्वपूर्वाऽनुभूजन्यभावना सचिवेऽन्तिमे । चेतिस स्फुरित स्पोटो रत्नतत्त्विमिव स्फुटम् ॥ (वा० प०)

स्फोट में स्फुटत्व-ग्रस्फुटत्व का स्पष्टीकरण

गकारादि वर्ष शुद्ध चैतन्य शब्दब्रह्म में अध्यस्त (विवर्ष) हैं। जिस प्रकार शुक्त में रजत और रज्जु में सर्प का अध्यास होता है, उसी प्रकार विशुद्ध चैतन्य शब्दब्रह्म में गकारादि वर्णों का अध्यास है, इसिलए उन वर्णों के ज्ञान में भी स्कोट का ही ज्ञान होता है, परन्तु वह अर्थ का प्रतिपादक नहीं, इसिलए अस्फुट कहा जाता है। जिस समय प्राचीन प्रत्ययों के प्रचयजन्य भावना के परिपाक से अनितम चित्त सुसंस्कृत हो जाता है, उसी समय अर्थज्ञान का हेतु होता है; इसीलए स्फुटतर अभिव्यक्त होने से वह स्कोट कहा जाता है। अतः, अर्थप्रति के अनुरोध से स्कोट का स्फुट या अस्फुट अवभास होना विरुद्ध नहीं होता, यही इसका ताल्पर्य है।

इस स्थिति में पद श्रीर वाक्य में उपाधिरहित एक त्वबुद्धि से वर्णनानात्व-बुद्धि बाधित होकर, विवर्त्त-भाव का श्रवलम्बन कर श्रपने श्रिधिष्ठान स्कोट का श्रवलम्बन करती है, यही बात कल्पनायुक्त प्रतीत होती है।

एक बात और भी है, कुछ सम्प्रदायवादी अपने सिद्धान्त में अट्ट अद्धा रखकर प्रत्यक्त का भी अपलाप करते हुए 'गौः' आदि पदों में और 'गामानय' आदि वाक्यों में अवाधित रूप से एकत्व की प्रतीति को औपाधिक मानते हैं, ऐसी दशा में सर्वत्र ही किसी-न-किसी उपाधि के रहने से कहीं पर भी एकत्वबुद्धि पारमार्थिक नहीं हो सकती और ऐसा नहीं होने से एकत्वनिबन्धन दिख्व आदि की प्रतीति भी नहीं हो सकती। इस अवस्था में समस्त जगत् में आनस्य छा जायगा, अर्थात् समस्त जगत् श्रय-सा हो जायगा। इसी अभिप्राय से आचायों ने कहीं है—

## गौरित्येकावभाषेऽस्मिन्तुपाधिं किञ्जिद्च्छताम्। न भवेत् किञ्जिद्य्येकं न च नानाऽपि तद्विना॥

तात्पर्यं इसका यह है कि 'गौः' इत्यादिक पद या 'गामानय' इत्यादिक वाक्य में जो श्रवाधित रूप से एकत्व का श्रवमास होता है, उसमें भी यदि किसी उपाधि को कोई मान ले, तब तो उन के मत से पारमार्थिक एकत्व कहीं भी मिलना श्रमम्भव है; क्यों कि उपाधि की सम्भावना तो सर्वत्र ही हो सकती है। इस स्थिति में, एकत्व के श्रमाव में एकत्वप्रयुक्त नानात्व (दित्वादि) बुद्धि के विखय हो जाने से जगदान्ध्य-दोष हो जायगा। इसिलए, वर्णों के श्रतिरिक्त स्कोटतस्य को मानना श्रावश्यक हो जाता है।

इस प्रकार, सम्भावित शङ्काश्रों के समाधानपूर्वक प्रत्यस्, अनुमान श्रीर श्रागम-रूप मुख्य प्रमाणों के बल से स्कोट की सिद्धि की गई है। यहाँ एक बात श्रीर भी ज्ञातन्य है कि मन्त्र, वैदिक वाक्य, प्रण्य, न्याहृति श्रीर श्रस्र समाम्नाय जो 'श्र इ उ छ' श्रादि क्रम से न्यवस्थित हैं, वे सब स्कोटब्रह्म के साचात् परिणाम माने गये हैं, ये लौकिक वर्णों के समान स्कोट के विवर्त्तन नहीं हैं। कारण यह है कि ये क्रमिक न होने से नित्य श्रावनाशी हैं श्रीर इसकी श्रानुपूर्वी भी नित्य श्रपरिवर्त्तनीय है। जिस प्रकार सूर्य, चन्द्रमा, विष्णु श्रादि मूर्त्तियों के ब्रह्म के कार्यभूत होने पर भी 'सूर्याचन्द्रमसी घाता यथापूर्वमकल्पयत्' इत्यादि श्रुतियों के श्राधार पर कर्मजन्य न होने से नित्य श्रीर ब्रह्म का साद्यात् परिणाम माना गया है, श्रीर इन के श्रितिरिक्त मनुष्य, पश्रु, पद्यी श्रादि प्राणियों को, कर्म से जनित श्रविद्याग्रस्त श्रीर विनाशी होने के कारण, ब्रह्म का विवर्त्त ही माना गया है। इसी प्रकार लौकिक वर्ण, पद श्रीर वाक्य भी कर्य, तालु श्रादि के श्रीमधातजन्य श्रीर स्विणक होने के कारण स्कोट (शब्दब्रह्म) के विवर्त्त ही माने जाते हैं।

#### चार्वाक का सन्देह भीर उसका निराकरण

लौकायितक का कहना है कि घट, पट ग्रादि जो पदार्थ हैं, वे व्यवहारदशा में जलाहरण श्रीर पावरण (टकना) ग्रादि लौकिक कार्य के सम्पादक होते हैं, श्रतएव उसी कार्य के निर्वाह हो जाने से, उसके ग्रतिरिक्त ग्रीर उसमें ग्रानुस्यूत (व्याप्त) किसी ग्रान्मतत्त्व या ईश्वरतत्त्व को नहीं मानना चाहिए। इसका समाधान है, लौकिक वर्ण, पद ग्रीर वाक्यों के कामिक ग्रीर ग्राग्रुतरिनवाशी होने के कारण परस्पर मेलन ग्रास्मय है। इस दशा में व्यवहार काल में ग्रार्थकोध के ग्रानुपपन्न होने से श्रूयमाण पद, वाक्य के ग्रातिरिक्त ग्रार्थ का बेधक किसी एक तत्त्व को ग्रवश्य मानना

चार्वाकों को भी श्रावश्यक हो जाता है, श्रन्यथा श्रर्थ का बोध होना उनके लिए भी श्रसम्भव हो जायगा।

वैदिक शब्दों का स्कोट के साथ वही सम्बन्ध रहता है, जो चिन्द्रिका का चन्द्रमा के साथ ख्रीर रश्मि का सूर्य के साथ। इस स्थिति में 'य एव लौकिकास्त एव वैदिका:'-- जो लौकिक हैं, वे ही वैदिक हैं, इस प्रकार का व्यवहार जो लोग करते हैं, वह उचित नहीं प्रतीत होता। इस प्रकार के व्यवहार का ताल्पर्य यह हो सकता है कि यद्यपि सूर्य का प्रकाशक रिश्म है, तथापि चत्तु से रहित अन्धे की वह प्रकाशक नहीं होता, इसलिए चन्नु भी रश्मि के प्रकाशक होने में सहकारी कारण माना जाता है। इसी अभिपाय से चत्त भी रिश्म ही है, इस प्रकार का व्यवहार किया जाता है। इसी प्रकार यदापि मनत्र भी ज्ञान के प्रकाशक होते हैं, तथापि ज्याकरण, दर्शन, स्मृति त्रादि के ज्ञान से शुन्य व्यक्तियों के लिए मन्त्र भी ज्ञान के प्रकाशक नहीं होते। इसलिए, मन्त्र के ज्ञान-प्रकाशक होने में व्याकरण स्नादि भी सहकारी कारण होते हैं, इसी अभिपाय से व्याकरणादि लौकिक शब्दों का भी वैदिकवत् व्यवहार कर सकते हैं; क्यों कि 'ये लौकिकास्ते वैदिका इति', जो लौकिक हैं, वे बैटिक हैं। यहाँ लौकिक शब्द से लौकिक संस्कृत-शब्दों का ही ग्रहण समकना चाहिए. अप्राप्त को नहीं। कारण यह है कि संस्कृत-शब्द ही वैदिक शब्दों के अंशभूत सहकारी हैं, अपभ्रंश नहीं। अपभ्रंशों की उपयोगिता तो लिपि के समान ही है। वे अपभाश देशभेद से सर्वधा भिन्न-भिन्न होते हैं, इसिलए नित्य और एक प्रकार के स्कोट के साज्ञात श्रामिन्यल क नहीं हो सकते। इसी कारण स्कोट के अभिन्यञ्चक.न होने से शब्द के अन्तर्गत लौकिक अपभ्रंश-शब्दों की गणना नहीं होती, वे अपशब्द कहे जाते हैं।

इस उपर्युक्त सन्दर्भ से यही सिद्ध किया गया है कि स्कोट ही वास्तिविक वाचक है, श्रीर इसका वाच्य परमार्थ दशा में श्रात्मा ही होता है। इन दोनों (वाचक श्रीर वाच्य) का उपादान सनातन ब्रह्म ही है श्रीर वे दोनों ही चैतन्य-स्वरूप है, इसलिए इन दोनों का श्रमेद भी सिद्धपाय है। किन्तु, व्यवहारदशा में इन दोनों (शब्द श्रीर श्रर्थ) का श्रमेद या तादारम्य है या नहीं, इसका कुछ विवेचन करना है।

## शब्द भ्रौर ग्रर्थ में ग्रमेद या तादातम्य का विचार

यह शरीर जीव के भोग का आयतन (स्थान) माना गया है। शरीरस्थ इदय के अन्तर्गत आकाश में प्रतिष्ठित जो अन्तः करण है, उसका परिणाम दो प्रकार का होता है- एक अभिधान-रूप, दूसरा अभिधेय-रूप। दूसरे शब्दों में श्रीर के हृदयान्तर्गत आकाश में प्रतिष्ठित जो अन्तःकरण के परिणमभूत बुद्धि है, वह अभिधान-अभिधेय दोनों रूपों में परिणात होती है। इसमें अभिधान-रूपा बुद्धि से मनुष्य शब्दस्वरूप का ग्रहण करता है, और अभिधेयरूपा बुद्धि से अर्थस्वरूप का। इस स्थिति में जिसकी अभिधानरूपा बुद्धि सुसंस्कृत रहती है, वह शब्दस्वरूप को ही अधिक अवधारण करता है, अर्थस्वरूप को नहीं; अर्थ का अवधारण करता मी है, तो स्वरूप मात्रा में ही। और, जिसकी अभिधेयरूपा बुद्धि सुसंस्कृत होती है, वह अर्थ स्वरूप का ही अधिक-से-अधिक अवधारण करता है, शब्दस्वरूप अलग्गाना में या नहीं भी। अतः, जिसकी दोनों बुद्धियाँ सुसंस्कृत हैं, वही मेधावी कहा जाता है। और, जिसमें अभिधानरूपा बुद्धि नहीं है, वहाँ केवल अभिधान-रूप बुद्धि से शब्दस्वरूप का नहीं हम सक सकता, जैसे पशु या मूक। जहाँ अभिधेयरूपा बुद्धि नहीं है, वहाँ केवल अभिधान-रूप बुद्धि से शब्दस्वरूप का ही धारण किया जाता है, अर्थस्वरूप को नहीं, जैसे शुक्त आदि।

इसमें यह सिद्ध होता है कि अर्थ-प्रकाशन की इच्छावाले पुरुष की इच्छा-शक्ति से उत्पन्न प्रयत्न से उसकी अभिषेयरूपा बुद्धि पहले सुसंस्कृत होती है, बाद में अभिषानरूपा बुद्धि मन के साथ मिल कर जठराग्नि को आहत करती है और वह वायु को मेरित करके व्यक्त भावरूप ककारादि वर्णों के रूप में शब्दों को अभिव्यक्त करती है, जो (शब्द वायुनाड़ी द्वारा अभिषेय (अर्थ) के अभिषान (वाचक शब्द) रूप बुद्धि से संगत होकर अभिषेय रूप बुद्धि में व्याप्त हो जाते हैं और इस प्रकार वह अभिष्यवाचक शब्दबुद्धि बौद्ध अर्थ को व्यक्त करके अपने कारण स्वरूप मूलाधार में लीन हो जाती है। इस प्रकार जौकिक शब्दों की व्यवस्था समक्ती चाहिए।

वैदिक सम्प्रदायिवदीं का इससे मिन दूसरा ही मत है। उनके मत में वैदिक शब्दों के दो प्रकार हैं—१. कभी शिष्यों को शब्दमान ग्रहण कराने के लिए गुरु मनन का उच्चारण करता है और २ कभी श्रर्थबोध कराने के लिए भी मन्त्र का उच्चारण करता है। वहाँ वैदिक शब्दों के तैज सहीने के कारण चैतन्यात्मक होने से चिदानम्बद्धा श्रात्मा ही वायुना डिका से बाहर श्राता है, यही वैदिक सम्प्रदायिकों की मान्यता है। जैसे, मन्त्र कहनेवाले मनुष्यों की श्रमिधान-रूप बुद्धि से संयुक्त मन के साथ श्रन्तःकरणाविच्छन्न (श्रन्तःकरण से युक्त) श्रात्मा ही तत्-तत् मन्त्र श्राद्धि के रूप में परिणात होकर वायुना डिका से श्रुश्रूषा करनेवाले विद्यार्थियों के श्रोत्र द्वारा श्रन्तःकरणा में प्रविष्ठ होकर श्रीर हृदयाकाश में प्रतिष्ठित बुद्धि को व्याप्त कर रहता है।

ईस स्थिति में जिस प्रकार आत्मा ही श्रधोमार्ग से माता के हृदय में प्रविष्ट होकर पुत्रनाम से व्यवहृत होता है, उसी प्रकार ऊर्ध्वमुख से विशुद्ध स्वरूप श्रात्मा ही मन्त्रात्मक रूप से शिष्य के हृदय में प्रवेश कर शिष्य रूप से व्यवहृत होता है। इसी कारण यत्र-तत्र शुक्र के व्यर्थ करने में भ्रूणहत्या का पाप जिस प्रकार शास्त्रों में विद्ति है, उसी प्रकार यत्र-तत्र अनिधकारी में वेदमन्त्रों के प्रदान-करने में भी ब्रह्महत्या का पाप शास्त्रों में बताया गया है। इसी श्रमिपाय से भगवान् व सष्ठ ने अपनी समृति के दितीयाध्याय में लिखा है—"द्वयमिह पुरुषस्य रेतो ब्राह्मण्स्योध्वं नाभेरर्वाचीनं मन्येत, तद् यरूर्ध्वं नाभेस्तेनानौरसी 'प्रजा जायते, यदुपनयते यत्साधु करोति । अथ यदर्वाचीनं नामेस्तेनाऽस्य श्रीरसी प्रजा जायते, जनन्यां जनयात । तस्माच्छ्रोत्रियमतुचानमपूज्योऽसीति न वदन्ति इति।" वेदविद् के दो प्रकार के रेत होते हैं, एक नाभि से ऊपर की ख्रोर जानेवाला, जो मन्त्र-रूप है, उससे अनौरसी शिष्यरूप प्रजा उत्पन्न होती है, जो उपनीत होकर अध्ययनाध्यापन आदि उत्तमोत्तम कार्य करती है। श्रीर दूसरा, जो नामि से नीचे शुक्र-रूप है और जो माता के हृद्य में प्रविष्ट होकर स्रौरसी प्रजा (पुत्र),रूप में प्रादुर्भुत होता है। इसिलए, जो अनूचान (विद्वान्) श्रोत्रिय है, उसको 'श्रपूज्य हो' ऐसा न कहना चाहिए। उन्युक्त स्मृति का यही मावार्थ है।

इस प्रकार, पूर्वोक्त सन्दर्भ से वाच्य और वाचक, इन दोनों के चैतन्य-स्वरूप होने का और तादात्म्य का विवेचन यथाशास्त्र सम्यक् रूप से किया गया है। यह पहले भी कहा जा चुका है कि सकल शब्दों का परमार्थभूत ब्रह्मसत्ता ही वाच्य अर्थ है। उसी ब्रह्मसत्ता का वर्ण, पद और वाक्य से अभिव्यङ्ग्य होने के कारण वाचक-रूप होने से स्कोट शब्द से व्यवहार किया जाता है। इसी अभिप्राय से आचार्यों ने लिखा है—'अनेक व्यवस्थिभव्यङ्ग्या जातिः स्कोट इति समृता। अर्थात्, वर्ण, पद और वाक्य से अभिव्यङ्ग्य यही जाति (जिसे सत्ता भी कहते हैं) परमात्मा का वाचक प्रणय-रूप स्कोट नाम से पुकारी जाती है।

# स्फोटात्मक प्रणव के जप श्रीर उसके श्रर्थ ईश्वर की भावना का फल

पूर्वोक्त कथन के श्रिमिप्राय से ही 'तस्य वाचकः प्रण्वः' इस सूत्र के व्याख्यान के श्रवसर पर भगवान् द्वैपायन ने कहा है—

स्वाध्यायाद् योगमासीत योगात् स्वाध्यायमामनेत्। स्वाध्याययोगसम्पत्त्या परमात्मा प्रकाशते॥ इसका तालर्य यह है कि स्वाध्याय से योग का अभ्यास करे, और योग से स्वाध्याय का मनन करे। जब स्वाध्याय और योग दोनों की सिद्धि होती है, तभी परमात्मा प्रकाशित होता है। यहाँ स्वाध्याय शब्द का अर्थ जप ही है; क्यों कि प्रण्य के जप का ही विधान आचार्य ने किया है। इनसे यह भाव निकत्ता कि प्रण्य के जप द्वारा योग का अभ्यास करे। बहिर्मुख चित्तवृत्ति को रोककर अन्तर्मुख करना ही योग है, अर्थात् स्वभावतः विषयों की ओर जानेवाली जो चित्त वृत्ति है, जो अहर्निश किसी-न-किसी विषय का ही अवलम्बन कर टहरी हुई रहती है, उसको 'स्वाध्याय', अर्थात् प्रण्य के निरन्तर जप द्वारा 'योगमास त'—विषयाभिमुख चित्तवृत्ति को विषयों से हटाकर आत्माभिनुख करने का अभ्यास करे। जब निरन्तर प्रण्य के जप से शनैः-शनैः चित्तवृत्ति आत्माभिमुख होने लगेगी, उसी समय 'योगात् स्वाध्यायमामनेत्', अर्थात् योग से स्वाध्याय का मनन करे, अर्थात् प्रण्य के अर्थ की भावना करे।

प्रणाव का अर्थ है ईश्वर । ईश्वर की भावना का तात्पर्य है ईश्वर का चिन्तन । इसी अभिषाय से भगवान पत्र कि लिखा है — 'तज्ञपस्तदर्थभावनम्' । इस सूत्र के अवतरस रूप में व्यासदेव ने लिखा है — 'विज्ञातवाच्यवाचकत्वस्य योगिनः' । इसका तात्पर्य है, विज्ञात हा गया है वाच्य (ईश्वर ) और वाचक (प्रणाव) का सम्बन्ध जिस योगाभ्यासी को, उसी को लक्ष्य कर 'तज्ञपस्तदर्थ-भावनम्' का उपदेश है । अर्थात्, जिस योगाभ्यासी को ईश्वर और प्रणाव (जो वास्तिवक स्कोट शब्द का वाचक है ) के साज्ञात् सम्बन्ध का ज्ञान हो गया है, उसका कर्त्त व्य है प्रणाव का जप और उसके अर्थ वाच्यभूत ईश्वर की भावना, अर्थात् चिन्तन । यहाँ भावना का अर्थ चिन्तन या ध्यान ही होता है । भावना और चिन्तन ये शब्द ध्यान के ही पर्याय हैं।

यहाँ एक शङ्का यह होती है कि जिस समय जापक जप करेगा उस समय में ध्यान कैसे करेगा ? क्योंकि, जप मन्त्रों के उच्चारण का नाम है, श्रीर ध्यान उच्चारण के विना भी चिन्तन का ही नाम है। एक काल में दोनों का होना श्रासम्भव ही है।

इसका उत्तर शास्त्रकारों ने इस प्रकार दिया है। पहले स्कोटात्मक प्रण्व का जप करना चाहिए, बाद में ध्यान, पुनः ध्यान के अन्त में भी जप। इस प्रकार, क्रमशः पुनः-पुनः जप और ध्यान करते-करते स्वाध्याय और योग की सम्पत्ति (सिद्धि) हो जाने पर परमात्मा का प्रकाश होता है 'परमात्मा प्रकाशते'। व्यासदेव के श्लोक का भावार्थ यही है। महातमा पतञ्जलि ने भी 'तज्जपस्तद्रथंभावनम्' के बाद प्रख्व जप श्रीर ईश्वर ध्यान का फल कहा है—'ततः प्रख्यक्चेतनाधिगमोऽप्यन्तरायाभावश्च।' इसका तालयं यह है कि प्रख्व के जप श्रीर ईश्वर की भावना (उपासना या ध्यान) से 'प्रत्यक्चेतना' जीवात्मा का 'श्रिधिगम' (साज्ञात्कार) होता है, श्रीर श्रन्तरायों का श्रभाव भी होता है। 'ईश्वरप्रिधानाद्वा' इस सूत्र में 'मृदुमध्याधिमात्रस्वा-त्ततोऽपि विशेषः' इस पूर्वसूत्र से 'विशेषः' पद की श्रनुगृत्ति श्राती है। इसलिए, इस सूत्र का भाव यह होता है कि समाधि के पूर्वेक्त सब उपायों की श्रमेजा ईश्वर-प्रिधान में यही विशेषता है कि इससे शिव्र ही समाधि का लाभ श्रीर श्रन्तरायों (विद्रों) का श्रभाव भी होता है। यही विशेषः' पद की श्रनुगृत्ति का फल है।

#### व्यासदेव के मत में शङ्का

व्यासदेव के 'स्वाध्यायाद योगमासीत' इत्यादि पूर्वोक्त श्लोकों से जो स्वाध्याय (प्रण्व का जप) श्रीर योग, श्रर्थात् ईश्वर की भावना (चिन्तन) का फल परमात्मा का प्रकाश बताया गया है, श्रीर पतञ्जिल के उक्त सूत्र से प्रण्य-जप् श्रीर ईश्वर-ध्यान का फल प्रत्यक्चेतना का साज्ञात्कार बताया गया है, यह परस्पर विश्व हो जाता है—दोनों में ऐकमत्य नहीं होता | इसमें क्या कारण है ! दूसरी बात यह है कि जिसकी भावना को जाती है, उनी का साज्ञात्कार होना शास्त्र या लोक में प्रसिद्ध है | इस स्थिति में प्रण्य जप श्रीर ईश्वर की भावना का जो फल पतञ्जिल ने बताया है, प्रत्यक् चेतना (जीवात्मा) का श्रिध्यम, श्रर्थात् साज्ञात्कार, वह वयों !

## उपयुक्त शङ्का का समाधान

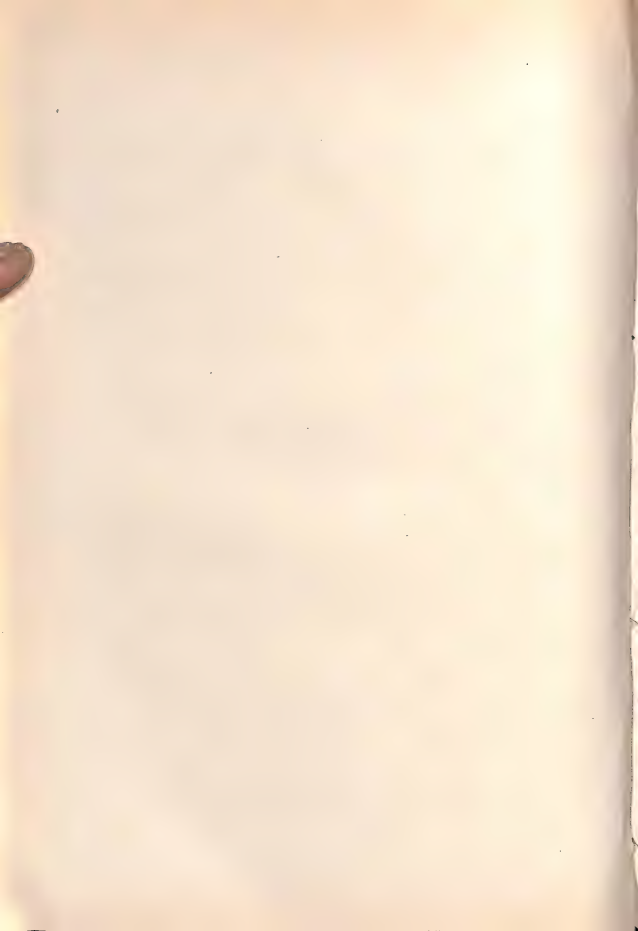
उपर्युक्त शङ्का का उत्तर है कि ईश्वर की भावना से ईश्वर के सभी शुभ गुण शनै:-शनै: जीवात्मा में प्रादुर्भ्त होने लगते हैं। जिस प्रकार ईश्वर क्रिश, कर्मविपाक श्रीर श्राशय से रहित तथा धर्माधर्मजन्य श्रवस्था श्रादि उपसर्गों से रहित है, उसी प्रकार उसकी भावना से जीवात्मा के सारे दोप शनै:-शनै: ईश्वर-चिन्तन से हटने लगते हैं। इस प्रकार, ईश्वर-चिन्तन से जब जीवात्मा के सब श्रीपाधिक दोष नष्ट हो जाते हैं, तब जीवात्मा के भी श्रम् होने का ज्ञान हो जाता है। यही प्रत्यक् चेतना (जीवात्मा) का श्रिधिंगम, श्रर्थात् साज्ञात्कार है। यद्यि ईश्वर की भावना से ईश्वर का ही साज्ञात्कार होना उचित है, तथापि ईश्वर श्रीर पुरुष (जीवात्मा) दोनों का परस्पर श्रत्यन्त साहश्य होने के कारण श्रात्मा का साज्ञात्कार होना श्रनुपपन्न नहीं होता; वयोंकि सजातीय भावना से विज्ञातीय साचात्कार के होने में ही अनुपपत्ति हो सकती है, सजातीय के साचात्कार में नहीं। पकृत में ईश्वर और आत्मा दोनों सजातीय हैं, इसलिए कोई श्रनुपपत्ति नहीं होती।

यह उत्तर जीवात्मा और परमात्मा में वास्तविक भेद माननेवालों के ही मत से दिया गया है। वैयाकरण और वेदान्तियों के मत में तो जीवात्मा और परमात्मा का भेद श्रीताधिक ही माना गया है, वास्तविक नहीं । इस स्थिति में निरुपाधिक त्रात्माका ज्ञान होना परमात्मा का ही ज्ञान या साज्ञात्कार है। 'त्र्यात्मा वाऽरे द्रष्टब्यः श्रोतब्यो निदिध्यासितब्यश्च' इत्यादि श्रुति से निरुपाधिक त्रात्मा के ही दशन का विधान स्चित होता है, ख्रौर इसके उपाय श्राण, मनन ख्रौर निदिध्यासन बताये गये हैं। इसी निरुपाधिक आत्मतत्त्व के साच्चात्कार के लिए महर्षियों ने शास्त्रों में अनेक उपाय बताये हैं। उनमें स्कोटात्मक शब्दब्रह्म के उपासक वैयाकरणों का विचार है कि स्कोट-स्वरूप प्रख्व की उपासना से ही सविकल्पक समाधि में योगियों को जिस समय पश्यन्ती का साज्ञास्कार होता है, उसी समय उनको निरुपाधिक स्वातमप्रकाश का आविभावि तथा बाङ्मय जगत् के ऊवर आधिपत्य प्राप्त हे ता है। उसी समय राब्दाधिष्ठात्री सरस्त्रती देवी अपने निरावरण वाङ्मय शरीर को स्वयं उनके सामने विवृत कर देती है। इसकी सूचना 'उतो त्वस्मै तन्वं विसस्वे जायेव पत्ये उशती सुवासा' यह श्रुति देती है। जिनको स्कोटात्मक शब्दब्रह्म (प्रण्य) की उपासना से पश्यन्ती का साज्ञातकार हो गया है, वे ही आविभूत-प्रकाश वैयाकरण कहे जाते हैं। इन्हीं को लक्ष्य कर महर्षि पतझ िल ने 'पृषोदरादीनि यथोपदिष्टम्' सूत्र के भाष्य में 'के पुनः शब्दाः' इस प्रश्न के उत्तर में वैयाकरणः' यह कहा है। ये ही 'वास्तविक वैयाकरण हैं। इन्हीं स्राविभूत-प्रकाश वैयाकरकों के मुख से जो भी शब्द निकलते हैं, वे प्रमाण ही होते हैं। इसी अभिषाय से उक्त भाष्य की व्याख्या करते हुए कैयट ने कहा है —

> त्र्याविभू तप्रकाशानामनुपप्लुतचेतसाम् । स्रवीतानागतज्ञानं प्रत्यत्तात्र विशिष्यते॥ स्रवीन्द्रियानसंवेद्यान् पश्यन्त्यपंण चत्रुषा। ये भावं वचनं तेषां नानुमानेन बाष्यते॥

इसकी व्याख्या पूर्व में की जा चुकी है। इस प्रकार, स्कोटतत्त्व कीन वस्तु है ? उनमें प्रमाण क्या है ? उसका स्वरूप क्या है ? इत्यादि प्रश्नों का समाधान प्रतिवादियों के ब्राह्मेंग के निराकरण पूर्वकशास्त्रानुकूल युक्तियों के बल पर किया गया।

# उत्तराई



# आन्तरस्फोट-विचार

इसके पूतार्क में प्रसङ्गानुसार श्रान्तरस्फोटवादी का मत निर्देश कियां गया है। उसका विशद विवेचन श्रव किया जाता है।

प्रनिथों के मथन करने से प्रतीत होता है कि स्कोट दो प्रकार का होता है, आन्तर तथा बाह्य। आवण प्रत्यच्च का विषय वैखरी रूप शब्द बाह्य है। वह वास्तविक वाचक नहीं है, आन्तर स्कोट ही वास्तविक वाचक होता है। इसकी सिद्धि में वैयाकरणों के सर्वाभ्याईत भाष्यकार पतञ्जलि का कथन ही सबसे बदकर प्रमाण है।

वैयाकरणों के मत में अकार, ककार आदि वर्ण परस्पर भिन्न होते हुए भी एक ही हैं। श्र व्यक्ति क, ख आदि व्यक्ति से भिन्न होता हुआ भी एक ही है, अनेक नहीं। इसका विवेचन आगे किया जायगा।

त्रकार व्यक्ति यद्यपि एक ही है, तथापि उच्चारण-काल के भेद से उसमें भी भेद हो ही जाता है, जैसे—त्र और त्रा। पहले में एक पात्रिक काल है और दूसरे में द्विमात्रिक। इसिलए त्र के एक होने पर भी उच्चारण-काल उसके मेद का नियामक हो जाता है। त्र त्रीर त्रा देनों का स्थान एक है, कर्र । केवल प्रयत्न मिन्न हैं। एक (त्र) का संवृत और दूसरे (त्रा) का विवृत। इसी प्रयत्न और उच्चारण-काल के भेद होने से दोनों भिन्न माने जाते हैं। इसी कारण हस्व त्र में तपर करने से दीर्घ त्रा में 'तपरस्तत् कालस्य' इस सूत्र की प्रवृत्ति नहीं होती। त्रात् कहने से हस्व त्रकार का ही बोध होता है, दीर्घ त्राकार का नहीं। इसी कारण 'त्रातिभित्त ऐस् यह सूत्र 'रामै:' के सहश दीर्घान्त 'विश्वपाभि:' इत्यादि में नहीं लगता है। इसका कारण्यही है कि 'तपरस्तत्का जस्य' यह सूत्र नियम कर देता है कि त् जिसके परे हो वह तत्काल का ही बोधक होता है, भिन्न काल का नहीं। यहाँ 'त्रातिभित्त ऐस्' में त्रात् में त् के त्र से परे रहने के कारण हस्व त्रातान्त का ही बोध होता है। इसीलिए 'विश्वपाभिः' में मिन का ऐस् नहीं होता।

जिस प्रकार काल के भेद से ऋ व्यक्ति में भेद होता है, उसी प्रकार वृत्ति के भेद से ऋ व्यक्ति में भी तीन प्रकार के भेद हो सकते हैं; क्योंकि वृत्ति के भी तीन प्रकार होते हैं—-द्रुत, मध्यम श्रीर विलिध्वत । कोई द्रुत वृत्ति से उच्चारण

करता है, कोई मध्यम से श्रीर कोई विलिग्बित से | इस स्थिति में श्र व्यक्ति में मी तीन मेर होने से जिस वृत्तिविशिष्ट श्र व्यक्ति के साथ तपर लगेगा, उससे भिन्न वृत्तिविशिष्ट श्र व्यक्ति के साथ तपर लगेगा, उससे भिन्न वृत्तिविशिष्ट श्र व्यक्ति में 'तपरस्तत्कालस्य' यह सूत्र नियामक नहीं हो सकता; क्योंकि उच्चारण-काल के मेद होने से वह तत्काल नहीं रहता है। इसके उत्तर में वैयाकरणों का कहना है कि इसी कारण तो शरीर में श्रन्तरात्मा के समान श्रान्तर स्केट को स्वीकार करना परमावश्यक हो जाता है। स्कोट के श्रक्तीकार करने पर यह दोष नहीं लगता है। कारण यह है कि स्कोट की श्रिमाञ्यक्ति के बाद जायमान चिरकाल वैकृत ध्विन से विरकाल-पर्यन्त स्कोट की उपलब्धि होने पर भी स्कोट में काल का मेद नहीं होता है; क्योंकि उसी श्र को इसने द्रुत उच्चारण किया श्रीर उसी को इसने विलम्बित, इस प्रकार श्रमेद की प्रत्यमिश्रा बनी ही रहती है। हस्व-दीर्घ श्रादि में इस प्रकार मेद की प्रत्यभिश्रा नहीं होती। कारण यह है कि स्कोट का श्रिमञ्चक्त जो प्राकृत ध्विन है, उसमें रहनेवाले काल का ही श्रारोप होता है, वैकृत ध्विनगत काल का नहीं।

इस श्रवस्था में हस्व, दीर्घ श्रीर सुत से श्रमिञ्यक्त स्कोट में हस्व, दीर्घ श्राह के उपरागवश जिस प्रकार तावत्कालत्व का श्रारोप होता है, उसी प्रकार दुत, विलम्बित श्राहि मेदविशिष्ट हस्व श्रकार में उस ध्विनगत काल का श्रारोप नहीं होता है। इसमें कारण यही है कि हस्व, दीर्घ श्राहि के परस्पर ऐक्य की प्रत्यमिश्रा नहीं होने से तत्काल (उस काल) के श्रारोप होने पर भी जहाँ उच्चारण करनेवाले के श्रालस्य श्राहि से किया गया जो वैकृत ध्विनगत काल है, जो केवल उपलब्ध (श्रान) में ही चिरत्व-श्रचिरत्व का कारण होता है', उसके श्रासेप होने में कोई भी प्रमाण नहीं है। कारण यह है कि श्रारोप होने पर ही निमित्त का श्रनुसरण किया जाता है, निमित्त है, इसलिए श्रारोप नहीं किया जाता। यही कारण है कि द्रुत, मध्यम श्रीर विलम्बत इन तीनों वृत्तियों में यह वही हस्व श्रकार है, इस प्रकार का श्रनुभव श्रवाध रूप से निरन्तर होता है। यहाँ एक बात श्रीर भी जान लेनी चाहिए कि यदि वर्णा को चिणक मानते हैं, तब तो वे च्रण-पर्यन्त ही स्थायी रहेंगे, इस स्थित में कीन ऐसा वर्ण होगा, जिसकी उपलब्ध चिरकाल तक हो सके ? ज्ञिक की उपलब्ध चिरकाल तक हो सके ? ज्ञिक की उपलब्ध चिरकाल तक हो नि हो जाता है।

#### उपर्युक्त श्राशङ्का का समावान

"तपरस्तत्कालस्य' सूत्र के ध्याख्यानकाल में जिस वृत्ति में जिस वृत्ति-विशिष्ट ग्राकार में पाणिनि ने तपर किया है, उसके ग्रातिरिक्त वृत्तिवाले ग्राकार 'तपरस्तत्कालस्य' सूत्र की प्रवृत्ति नहीं होनी चाहिए; क्योंकि उस वृत्ति के जनक यत्न के भेद होने से तत्काल नहीं होता। इस आशंका के उत्तर में पतज्जिल ने कहा है—

एवं तर्हि स्फोटः शब्दः ध्वनिः शब्दगुणः। कथम् ? यथा भेर्याहन्त। भेरीमाहत्य करिचत् विंशतिपदानि गच्छति, कश्चित् विंशत्, कश्चिच्चत्वारिंशत्, स्फोटस्तावानेव ध्वनिकृता वृद्धिः।

ध्विनः स्कोटश्च शब्दानां ध्विनस्तु खतु लक्ष्यते। श्रव्पो महाँश्च केषाञ्चिद् उभयं तत्स्वभावतः'॥ (म॰ भा०)

इसका ताल्पर्य यह है कि यदि ऐसी बात है, तो श्रोत्रे न्द्रिय प्राह्म स्फोट नाम का पदार्थ ही शब्द है, श्रोर ध्विन उसका गुए है। अर्थात्, स्फोट की श्राभिव्यक्ति के बाद जायमान जो वैकृत ध्विन है, वह तो शब्द के चिर-श्रिचर उपलब्धिमात्र के कारए होने से गुए, श्रर्थात् उपकारक-मात्र है। यहाँ ध्विन शब्द से वैकृत ध्विन का ही ग्रहण समक्तना चाहिए, प्राकृत ध्विन का नहीं।

#### भाष्यकार का पुनः शङ्का-समाधान

भाष्यकार पुनः ग्राशङ्का करते हैं—कथम् = क्यों ? इसका उत्तर देते हैं— भेरी (वाद्यविशेष) को बजानेवाला भेरी बजाकर, ग्रार्थात् उसपर ग्रापात कर उसके शब्द को सुनता हुन्ना बीस पग तक जाता है, कोई तीस पग तक ग्रीर कोई चालीस पग तक। स्कोटात्मक शब्द तो उतना ही है, केवल ध्वनिकृत वृद्धि है, ग्रार्थात् शब्द में जो चिर-ग्राचर काल की प्रतीति होती है, वह वैकृत ध्वनि की ही है, स्कोटात्मक शब्द की नहीं।

'ध्विनः स्कोटश्व' इत्यादि का भाव यह है कि शब्दों के दो सम्बन्धी हैं— ध्विन और स्कोट। यहाँ ध्विन शब्द से प्राकृत ध्विन का ही ग्रहण समभना चाहिए। वैकृत ध्विन तो किसी का ग्रल्प, ग्रर्थात् ग्रल्पकाल उपलब्धि का जनक श्रीर किसी का महान्, ग्रर्थात् बहुत काल-पर्यन्त उपलब्धि का जनक होता है। इसमें (ध्विन ग्रीर स्कोट ग्रथवा ग्रल्पकाल ग्रीर महत्त्व) में प्रमाण कहते हैं— 'उभयं तत्स्वभावतः'। ग्रर्थात् ये दोनों स्वभाव से ही सिद्ध हैं, इनमें प्रमाणान्तर की श्रपेन्ना नहीं है।

#### एक नवीन मत

किसी का यह मत है कि व्यक्त वचन के उच्चारण में ध्विन और स्कोट दोनों स्हते हैं। परन्तु, अव्यक्त वचन के उच्चारण में केवल व्यनि की ही प्रतीति होती है,

स्कोट की नहीं। इसीलिए वहाँ (. अव्यक्त शब्द के उच्चारण-स्थल में) अर्थ की प्रतीति नहीं होती है। ये दोनों स्वभावतः हैं। इसका निष्कर्ष यही होता है कि ध्वनि दो प्रकार को होती है, एक प्राक्तत और दूसरी वैक्रत। जो स्कोट की उपज्ञिष्य में कारण है, वह प्राक्रत ध्वनि है, और जो स्कोट की अभिव्यक्ति के बाद उस (स्कोट) की चिर या अचिर काल तक उपज्ञिष्य का जनक है, वह वैक्रत ध्वनि है। मन् हैरिने वाक्यपदीय में लिखा है—

स्फोटस्य महर्गे हेतुः प्राक्ठतो ध्वनिरिष्यते। पृत्तिभेरे निमित्तत्वं वैकृतः प्रतिपद्यते॥ शब्दस्योध्वमभिन्यक्तेवृत्तिभेरेतु वैकृताः। ध्वनयः समुपोहन्ते स्फोटात्मा तैने भिद्यते॥

इसका तालपं यह है कि स्कोट के ग्रहण ( श्रिभिन्यिक्त ) में हेतु प्राफ्टत ध्विन है, श्रीर वेंक्टत ध्विन उस स्कोट के स्थितिभेद, श्रर्थात् चिर-श्रचिर काल तक उपलिब्ध-विशेष में निमित्तमात्र है। शब्द की श्रिमिन्यिक के बाद वेंक्टत ध्विन उसका होती है श्रोर वही द्रुत, विलम्बित श्रादि वृत्तिभेद में भी कारण होती है। उनसे स्कोटातमा में भेद नहीं होता, श्रर्थात् वे स्कोटातमा के भेदक नहीं होते हैं। तालप्य यह है कि स्कोट की खिद्ध में कालपरिमाणवृत्ति का स्वल्प भी व्यापार नहीं रहता, केवल ध्विन से संख्छ उसका स्वरूपमात्र उपलब्ध होता है। इससे यह खिद्ध होता है कि ध्विन काल स्कोट की उपलब्धि का प्रयोजक होता है। इससे यह खिद्ध होता है कि ध्विन काल स्कोट की उपलब्धि का प्रयोजक होता है। इससे श्रह सिद्ध स्वत्र होता है कि ध्विन कहा है 'स्कोटस्याऽभिन्नकालस्य ध्विनकालानुपातिनः'— इत्यादि।

इसमें यह आशक्का होती है कि हस्व, दीर्घ ज्लुत आदि में भी ध्वनि, ही काल के हेतु-का में आती है। स्कोटकाल की तो प्रतीति होती नहीं, इस स्थिति में दीर्घ, सुत में भी 'तपरस्तत्कालस्य' इस स्व से तत्कालता का प्रसङ्ग क्यों नहीं होता है ?

इसका समाधान यह है कि हस्त्र, दीर्घ श्रादि स्थलों में प्राकृत काल का ही स्कोट में उपचार (श्रारोप) होता है, बैकृत काल का नहीं। लिखा भी है— 'प्राकृतस्य ध्वनेः कालः शब्रस्थेत्युपचर्यते' इत्यादि। श्रशीत्, प्राकृत ध्वनि का काल ही शब्द श्रारोपित होता है।

# शक्यार्थ का बौद्धत्त्व-नि इपण

भाष्य, कैयट त्रौर वाक्यपदीय के मनन से यही स्पष्ट प्रतीत होता है कि स्कोट दो प्रकार का होता है, आस्यन्तर स्त्रौर बाह्य। स्राभ्यन्तर स्कोट ही मुख्य वाचक हता है। बाह्य स्कोट जाति-व्यक्तिभेद से दो प्रकार का होता है। इसी प्रकार ग्राभ्यन्तर ग्रीर बाह्य के भेद से शक्य ग्रर्थ भी दो प्रकार का होता है। ग्राभ्यन्तर से बौद ग्रर्थ ही समक्तना चाहिए। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार निर्विभाग ग्राभ्यन्तर स्कोट ही वाचक होता है, उसी प्रकार निर्विभाग ग्रान्तर शक्य ग्रर्थ ही उसका बाज्य भी होता है। वह ग्रान्तर शक्यार्थ प्रतिभा-रूप ही है ग्रीर प्रतिभा भी बुद्धित्यता रूप ही है। इससे सिद्ध होता है कि शक्य (वाज्य) ग्रर्थ बुद्धिन वा (बौद्ध सत्ता) से युक्त ही होता है, बाह्य सत्ता से युक्त नहीं।

'तदस्यास्त्यिहमित्रिति मतुप्' सूत्र के भाष्य से भी यही बात सिद्ध होती है। उसमें लिखा है—'न पदार्थों व्यभिनाति सत्ताम् = पदार्थ सत्ता का व्यभिनारी नहीं होता, श्रर्थात् कोई भी पदार्थ सत्ता से रहित नहीं होता, पदार्थमात्र का स्वाभाविक अर्थ सत्ता ही होता है। इस स्थिति में बौद्ध अर्थ के नहीं मानने पर 'घट' श्रस्तिः में श्रास्त का प्रयोग नहीं होना चाहिए; क्योंकि 'घटः' कहने से ही घट का सत्तारूप अर्थ 'न पदार्थों व्यभिन्यति सत्ताम्' इस भाष्य के अनुसार सिद्ध ही है। अतः 'उक्तार्थाना मप्रयोग: इस न्याय से 'अस्ति' का प्रयोग नहीं हो सकता। इसी प्रकार 'घटो नास्ति' का भी प्रयोग बौद्ध अर्थ के नहीं मानने पर युक्त नहीं होता। कारण यह है कि घटः कहने से ही 'घट की सत्ता' यह अर्थ उक्त भाष्य से सिद्ध है, पुनः नास्ति का प्रयोग व्यर्थ हो जाता है। कारण यह है कि घट पद का सत्ताविशिष्ट घट रूप अर्थ उक्त भाष्य से सिद्ध है, पुनः उस सत्ता के अभाव-बोधन के लिए 'नास्ति' का प्रयोग व्यर्थ हो जाता है। जब बौद्ध अर्थ को भी मानते हैं, तभी बाह्य सत्ता के श्रस्तित्व-बोधन के लिए 'अस्ति' का प्रयोग और बाह्य सत्ता के अभाव बोधन के लिए 'नास्ति' का प्रयोग सङ्गत होता है।

बौद्ध शक्यार्थ की सत्ता (ऋित्त्व) होने में 'तदस्यात्यस्मिन्निति मतुप' इस पाणिनि-सूत्र में ऋस्ति-यहण को भी छाचायों ने प्रमाणरूप में दिया है। बौद्ध छर्थ को नहीं मानने पर 'गौः घटः' इत्यादि प्रथमान्त पदों के 'न सत्तां पदार्थों व्यभिचरित' इस उक्त भाष्य से सत्तासभाविष्ट ही ऋर्थ होने के कारण सूत्र में ऋस्ति का ग्रहण व्यर्थ ही हो जाता है। भूत-भविष्यत् में 'गोमान् छासीत, गोमान् भविता' इत्यादि स्थनों में बाह्य गो सत्ता तो है नहीं, बुद्धि-परिकल्पित ही गो की सत्ता है। इस अवस्था में ऋस्ति-यहण के सामर्थ्य से यही सिद्ध होता है कि 'बुद्धि-परिकल्पित भी शक्यार्थ (वाच्य अर्थ) होता है। इसी कारण बुद्धि-परिकल्पित सत्ता के व्यदास के लिए छौर बाह्य सत्ता के परिग्रह के लिए ही उक्त सूत्र में अस्ति ग्रहण चरितार्थ होता है। इससे सिद्ध होता है कि बौद्धस्ता के रहते भी बाह्य

सत्ता का बोध कराने के लिए 'वटः अस्ति' में अस्ति का प्रयोग और 'वटो नास्ति' में बाह्य सत्ता का अभाव बोधन कराने के लिए नास्ति का प्रयोग सार्थं कहोता है।

'शशराङ्क' नास्ति' इस वाक्य से जो बोध होता है, वह बौद्ध अर्थ के स्वीकार करने पर ही सम्भव हो सकता है, अन्यथा गाद्य शशशृङ्क के अस्तिस्व कर अभाव होने से 'शशशृङ्कम्' में प्रातिपदिक संजा न होगी और वह पद नहीं हो सकता है। किसी शब्द के अर्थवान् होने पर ही उसकी प्रातिपदिक संजा 'अर्थवत्, स्त्र से होती है, और 'शशशृङ्कम्' का बाह्य कोई भी अर्थ नहीं है, इसलिए शशशृङ्क का बौद्ध अरथ मानकर उसकी प्रातिपदिक संजा होती है।

बौद यर्थ के स्वीकार करने पर ही 'शराशृङ्ग' नास्ति' में श्रभावज्ञान में श्राहार्य प्रतियोगी ज्ञान को ही कारण होना तार्किकों ने बताया है, अन्यथा (बौद अर्थ के नहीं मानने पर) 'नीलं सरोजं भवत्येव' नील कमल होता ही है, यहाँ एव शब्द का जो अन्ययोगव्यवच्छेद अर्थ है, उसका अनन्वय होने लगेगा; क्योंकि कमल में नीलत्व का अर्थ ग अप्रिस्त है, और अप्रिस्त प्र'तयोगिक श्रमाव तार्किक नहीं म नने, अर्थात् जिस अभाव का प्रतियोगी प्रिष्ठद नहीं है, उसे तार्किक नहीं मानते हैं। जिसका अभाव हो, उसे प्रतियोगी कहते हैं। जैसे घट के अभाव का प्रतियोगी घट और पट के अभाव का प्रतियोगी पट होता है। जिस अभाव का प्रतियोगी पर होता है। जिस अभाव का प्रतियोगी पर होता है। जिस अभाव का प्रतियोगी पर होता है। जिस अभाव का प्रतियोगी प्रसिद्ध नहीं है, उसे तार्किक नहीं स्वीकार करते। इस स्थिति में शश्युङ्ग के अभाव का प्रतियोगी शश्युङ्ग बहिलोंक में अप्रसिद्ध है, अतः प्रयोग-निवाह के लिए आन्तर (बौद ) शश्युङ्ग की स्ता तार्किकों को भी माननी ही पड़ती है। अत्यय्व, बुद्धस्थ शश्युङ्ग बहितेंश में नहीं है, इस प्रकार 'शश्युङ्ग' नास्ति' का अर्थ सङ्गत होता है।

इसी प्रकार, 'श्रङ्कुरो जायते' श्रङ्कुर उत्पन्न होता है, ऐसे स्थलों में भी बौद्ध श्रथं के स्वीकार करने पर ही, उनका शाब्दबोध लोक में प्रसिद्ध है। इसलिए, बौद्ध श्रथं की सत्ता भी शब्द के वाच्य श्रथं के रूप में स्वीकृत है।

#### इस सम्बन्ध में वेदान्त-मत

वेदान्ती लोग इच्छा ख्रादि धर्मों को स्वरूप-सम्बन्ध से ख्रन्तः करणनिष्ठ
मान हैं ख्रीर स्वरूप-सम्बन्ध से इच्छादि के प्रति समानाधिकरण सम्बन्ध से विषय
को भी कारण मानते हैं, ख्रीर कार्य-कारण को समान देश में रहना ख्रावश्यक है।
इसलिए, विषय को भी बुद्धिस्थ होना छत्यावश्यक हो जाता है, ख्रन्यया
समान देश में नहीं रहने से कार्य कारणभाव ही (जो विषय क्रियोर बुद्धि के स्थाय

होना आवश्यक हैं ) असंगत हो जाता है। इसी प्रकार ज्ञान के प्रति भी विषय कारण होता है और कार्य-कारण के समान देश में रहना नियम है। इसलिए, अन्तः करणवर्ती सामगी से ही कार्य की उत्पत्ति मानना युक्तः प्रतीत होता है। एक बात और भी है कि सिद्ध वस्तु (जो प्राप्त है) की इच्छा • नहीं होती हैं, यह नियम है। इसलिए, असिद्ध पाकादि वस्तु ही इच्छा के प्रति कारण होता है, ऐसा मानना होगा। इस स्थिति में असिद्ध पाकादि बस्तु का बाह्यदेश में अभाव रहेगा, इसलिए असिद्ध पाकादि वस्तु को बुद्धिस्थ मानकर बुद्धि में ही हेतु और हेतुमान का सामानाधिकरण्य होना युक्त प्रतीत होता है। नहीं तो असिद्ध पाकादि वस्तु के बहिदेंश में नहीं रहने से उसकी इच्छादि के प्रति कारण होना शशशृज्ञ के समान असम्भव ही हो जायगा। इसलिए, बौद्ध-अर्थ तार्किकों को भी मानना आवश्यक हो जाता है।

इस प्रकार, शुक्ति श्रादि में जहाँ रजत श्रादि का भ्रम होता है, वहाँ भी भ्रम का श्रिषष्ठान बौद्धशुक्ति श्रादि को ही माना जाता है, बाह्य श्रुक्ति श्रादि को नहीं। 'उपदेशेऽजनुनासिक इत्, (पा० स्०१।३।२) इस स्त्र के माष्य से भी बौद्ध श्रर्थ की सत्ता स्वीकृत होती है। इसके भाष्य में 'को देवदत्त शः' देवदत्त कौन है ? इस प्रश्न का उत्तर देते हुए भाष्यकार पतञ्जलि ने कहा है — श्रङ्गदी, कुएडली, ब्युडोरस्को, वृत्तबाहुः ईहरो। देवदत्तः।'—श्रङ्गद, कुएडल को धारण करने-वाला, हट छातीवाला श्रीर लम्बी बाहुवाला ऐसा देवदत्त है।

श्रव यहाँ यह विचार करना है कि श्रङ्गरी, कुण्डली श्रादि परों से देवदत्त का ही कथन होता है, श्रीर ईहश शब्द का प्रयोग वहीं देखा जाता है, जहाँ दो समान वस्तुश्रों का निर्देश करना हो। प्रकृत में दूसरी ऐसी कोई भी समान वस्तु नहीं है, जिसका साहश्य देवदत्त में किया जा सके। इसिलिए प्रकृत में 'ईहश' शब्द का प्रयोग निरर्थक हो जाता है श्रीर बौद्ध पदार्थ को माननेवालों के मत में ईहश शब्द का प्रयोग निरर्थक नहीं होता। इसका कारण यह है कि श्रङ्गदी, कुण्डली श्रादि शब्दों से जो श्रर्थ बुद्धि में भासित होता है, उसी प्रकार बाह्य देवदत्त है, ऐसा उसका श्रमिपाय होना सङ्गत होता है। यहाँ ईहश शब्द से कुण्डलिस्त श्रादि यनों के नाथ मत्यभिज्ञा-निषयस्त (प्रत्यभिज्ञा, का विषय होना) उपलक्षित होता है। दूसरे शब्दों में श्रङ्गदी कुण्डली श्रादि शब्दों से बुद्धि में जो श्रर्थ भासित होता है। इसके बौद्ध श्रोर बाह्य श्र्यों में श्रभें भी सुचित होता है।

बौद्ध पदार्थ का स्पष्ट निरूपण 'हेतुमति च' (३।१।२६) 'पङ कि विशाति' (५।१।५६), 'मतुप्' (५।२।६४) इत्यादि पाणि नि-सूत्र के भाष्य ग्रौर कैयट में

मिलता है। 'हेतुमित च' स्त्र का भाष्य इस प्रकार है—''इह कथं वर्त्त मानता कंसं धातयित, बिल बन्धयतीति, चिरहते च कंसे चिरहते च बलों ? अत्रापि युक्त व । कथम् ? ये तावदेते शौभिका नाम ऐते प्रत्यज्ञं कंसं घातयिनत, प्रत्यज्ञञ्च बिल बन्धयिनत चित्रेषु कथम् ? चित्र किपि उद्गूर्णनिपतिताश्च प्रहारा दृश्यन्ते कंसस्य च कृष्णस्य च । प्रन्थिकेषु कथम् ? यत्र शब्दप्रन्थनमात्रं बक्ष्यते ? तेऽपि हितेषामुत्पित्त प्रभ्त्याविनाशात् तदृद्धीव्याचज्ञाणः सतो बुद्धिविषमान् प्रकाशयिनतः (म० भा० ३।१।२६)।

इसका तालप्र यह है कि 'कंस नधमाच टि' इस विग्रह में 'कंसं घातयित' और 'बिल बन्धमाच टि' इस विग्रह में 'बिल बन्धपित' जो प्रयोग होते हैं, उनमें वर्त्त मान-कालता किस प्रकार होती है ? यह प्रश्न है । प्रश्नकर्त्ता का तालप्र है कि कंस तो चिरकाल पूर्व में ही मारा गया और बिल का बन्धन भी चिरकाल पूर्व में ही हुआ, पुनः वर्त्त मानकाजता किस प्रकार ? उत्तर यहाँ भी वर्त्त मानकालता है । जैसे ये शौभिक, अर्थात् व्याख्यान में कुशल नट (नाटक में कंस-कृष्ण के पाठ लेनेवाले) तो प्रत्यज्ञ ही कस को मारते और बिल को बाँधते हैं । चित्रों में भी प्रहार को उठाते-गिराते समय वर्त्त भानकालता देखी ही जाती है ।

पुनः प्रश्न

ग्रन्थों की रचना करनेवाले ग्रापने ग्रन्थों में वर्त्त मानकाल का प्रयोग किस प्रकार करते हैं ? उत्तर—वे ग्रन्थिक ( ग्रन्थ लिखनेवाले ) उनके जन्म से भरण-पर्यन्त उनकी ऋद्धियों ( ऐश्वयों ) को कहते हुए अपनी बुद्धि पर वर्त्त मान कंस, कृष्ण ग्रादि को प्रकाशित करते हैं। ग्रर्थात् श्रोताग्रों की बुद्धि में समर्पित करने के लिए शब्दों का उपयुक्त ग्रन्थन करते हैं।

यहाँ 'धतो बुद्धिविषयान् प्रकाशयन्ति' इस वाक्य से भाष्यकार का भीद श्वर्थ के श्रस्तित्व में स्पष्ट संकेत प्रतीत होता है। विशेषकर 'बुद्धिविषयान्' के सतः इस विशेषण के देने से (जिसका अर्थ वर्त्त मान ही होता है) बौद्ध अर्थ के श्रस्तित्व में भाष्यकार का पूर्ण संकेत लित्तित होता है।

इसी प्रकार 'पङ कि विश्वित' इत्यादि सूत्र के भाष्य में 'सङ्घः समूहः' इस प्रतीक को लेकर कैयट ने कहा है— 'बुद्धिक्ययस्थार्थ निबन्धनाश्च शब्दाः बुद्धिमेवार्था-कारानुपजनयन्तोऽसत्यपि वास्तवे भेदे तमयगमयन्तीति।' तात्र्य यह है कि बुद्धि में व्यवस्थापित (बुद्धित्थ ) ग्रर्थ निबन्धन शब्द बुद्धि को ही ग्रर्थ के ग्राकार में परिण्त करते हुए वास्तविक भेद के नहीं रहते भी भेद का बोध कराते हैं। कैपट के इस कथन से भी बीद्ध शब्द और बीद्ध ग्रर्थ दोनों के ग्रस्तित्व का स्पष्ट संकेत मिलता है। इस तरह 'मतुप्' सूत्र के भाष्य से भी बौद्ध श्रर्थ का हट बोध होता है। वहाँ का भाष्य कहता है—''श्रथास्तिग्रहणं किमर्थम् १ सत्तायां प्रत्ययो यथा स्यात्। नैतदस्ति प्रयोजनम् न सत्तां पदार्थो व्यभिचरति। इदं तहि प्रयोजनं सम्प्रति सत्तायां यथा स्यादिति। भूत भविष्यत् सत्तायां माभूत् गावोऽस्यासन्, गावोऽस्य-भवितारः इति भाष्यम् (५।२।६४)।''

उपर्युक्त भाष्य का ताल्पर्यं यह है, तदस्यास्त्या 'स्मिन्निति मतुप्' इस सूत्र में श्रास्ति ग्रहण का क्या प्रयोजन है ? तात्पर्यं यह है कि विशेषण वहीं सार्थं क होता है, जहाँ सम्भव श्रीर व्यभिचार हो, जैसे 'नीलकमल' में कमल का नील विशेषण सार्थंक है। श्रानि का विशेषण शीतल नहीं होता; क्यों कि शीतल श्रानि का होना सम्भव नहीं है। श्रानि का उष्ण भी विशेषण नहीं हो सकता, कारण कि श्रानि के उष्ण होने में कहीं भी व्यभिचार नहीं है। श्रापंत्, ऐसी कोई भी श्राम नहीं है, जो उष्ण न हो या शीतल हो, इसे ही श्राचारों ने कहा है—

सम्भवव्यभिचाराभ्यां स्याद्विशेषसमर्थवत । न शीतेन न चोष्णेन विहाः कापि विशिष्यते॥

अर्थात्, सम्भव और व्यभिचार होने पर ही विशेषण सार्थक होता है। उच्ण और शीत कोई भी अग्नि का विशेषण नहीं होता। प्रकृत सूत्र में 'श्रस्ति' को सत्ता में प्रत्यय-विधान के लिए मानने में कोई व्यभिचार नहीं होता है। कारण यह है कि कोई भी पदार्थ सत्ता का व्यभिचारी नहीं होता है, सत्ता के विना किसी पद का उच्चारण भी असम्भव है; क्योंकि सत्ता ही सब शब्दों की प्रवृत्ति में निमित्त है। प्रातिपदिक का अर्थ सत्ता ही है। इसलिए, 'श्रस्ति' सत्ता का विशेषण किसी प्रकार नहीं हो सकता। प्रश्न का ताल्पर्य यही है।

उपर्युक्त प्रश्न का उत्तर देते हुए भाष्यकार कहते हैं—'सत्तायां प्रत्यो यथा स्यात्', अर्थात् सत्ता में वर्त्त मान और सत्तोपाधिक अर्थ के वाचक शब्द से ही प्रत्यय हो, ऐसा अर्थ होने के लिए हो 'अस्ति' अहए। सार्थक होता है। 'न सत्तां पदार्थों व्यभिचरित' इसपर कैयट का कहना है कि 'यादत् बुद्ध या पदार्थों न विषये कृतः तावत् पदस्य प्रयोगाभावः। तस्माद् बुद्धिसत्ता समाविष्टोऽथों विधिनिषेषजननादिभिः सम्बध्यते—वृत्तोऽस्ति, वृत्तो नास्ति, वृत्तो जायते इति। अत्यन्ताऽसतोऽपि बहिः शशविषाणादीनर्थान् बुद्ध या विषयीकृत्य शशविषाणादीनर्थान् बुद्ध या विषयीकृत्य शशविषाणादीनर्थान् सत्तार्थताः, तस्माद् बुद्ध या कृदापचरिता सत्ताशब्दप्रयोगाश्रयत्वादव्यभिचारेत्यर्थः। सैव त बुद्धिसत्ता प्रयोक्तृपतिपतृ णां वहीरूपतया भासते।'

कैयट के इस कथन पर ध्यान देने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि बौद ( ब्रान्तर ) अर्थ के अस्तित्व में भाष्यकार का कितना विश्वास था। कैयट का तास्पर्य है कि जबतक पदार्थ बुद्धि का विषय नहीं होता, तबतक पद का प्रयोग असम्भव ही है। इसलिए बुद्धि-सत्ता से समाविष्ट अर्थात् बौद्ध अर्थ ही विधि, निषेध श्रीर जनन श्रादि से सम्बद्ध होता है। यहाँतक कि जिसकी बाह्यसत्ता का श्रत्यन्त श्रभाव है, उस शश-विषाण श्रादि ऋथों को बुद्धि का विषय बनाकर शश विषाण श्रादि शब्दों का प्रयोग किया जाता है। इसलिए, बुद्धि पर श्रारूट श्रारोधित सत्ता ही शब्द, प्रयोग का आश्रय है। इसलिए कोई दोष नहीं आता। वही बुद्धि सता, प्रयोक्ता और प्रतिपत्ता (बोद्धा) दोनों को बाह्य रूप से भासित होती है। एक बात और भी है कि बाह्य सत्ता रहने पर बाह्य सत्ता के समानाधिकार एतया बौद्ध श्रर्थ भासित होगा, श्रीर बाह्य सत्ता की श्रभावदशा में केवल बुद्धिसत्ता का ही 'बाह्य रूप से भान होता है। इसीलिए, जिस घर में घड़ा नहीं है, उस घर से 'घटमानय' घड़ा लात्रो, कहने पर घड़ा लाने की प्रवृत्ति देखी जाती है। बाद में घड़ा के अभाव का निश्चय होने पर वक्ता के ज्ञान को अयथार्थ माना जाता है। उस समय अन्तः करण को रागादि दोष से दृषित होने के कारण उस बौद्ध घता का ही यथार्थ के समान भान होता है। यदि सत्ता को ही प्रयोग का नियामक मान लें, तब तो 'वृद्धः अस्ति' यह प्रयोग नहीं हो सकता । कारण यह है कि 'वृद्धः' कड़ने से ही सत्ता का बोध हो जाने के कारण 'उक्तार्थानामप्रयोगः', जिसका अर्थ उक्त हो जाता है, उसका प्रयोग नहीं होता, इस न्याय से अस्ति का प्रयोग नहीं होना चाहिए। सत्ता के विरोधी होने के कारण 'वृत्तः नास्ति' में नास्ति का भी प्रयोग नहीं हो सकता। 'श्रङ्कुरो जायते' यहाँ 'जायते' का प्रयोग भी नहीं हो सकता, क्योंकि सत् का जन्म भी नहीं हो सकता है।

यह बौद्ध अर्थ न्यायाचार्य गौतम को भी मान्य है। गौतम ने लिखा है—'नासत् न सत् न सदसत् , सदसतो वैधर्भात्' (न्या० स्० ४।१।४८)। इसका ताल्पर्य है, उत्पत्ति के पहले कार्य असत् नहीं है; क्यों कि असत् से उत्पत्ति असम्भव है। असत् से उत्पत्ति मानने पर शशिवषाण की उत्पत्ति होने लगेगी और सिकता से तैल भी उत्पन्न होने लगेगा। उत्पत्ति के पहले कार्य को सत् भी नहीं कह सकते; क्यों कि सत् की उत्पत्ति होती ही नहीं। दूसरी बात यह है कि सत् की उत्पत्ति मानने पर पुन:-पुन: उत्पत्ति की घारा चलती रहेगी और अनगस्था दोष आपतित होगा। सत् और असत् उभयास्मक भी नहीं मान सकते; क्यों कि सत् और असत् दोनों के वैधर्म्य होने से समानाधिकरण नहीं हो सकता। कार्य त्रापित को हटाने के लिए न्यायभाष्यकार ने कहा है कि उत्पत्ति के पहले कार्य त्रायत् ही है 'उत्पादन्य पदर्शनात्' (न्या॰ स्० ४।१।४६)। इसका तात्पर्य है कि कार्यमात्र का उत्पाद (उत्पत्ति) त्रीर विनाश प्रत्यद्ध देखा जाता है। इससे यही सिद्ध होता है कि उत्पत्ति के पहले कार्य त्रासत् होता है। ऐसा मानने से शश्विषाणादि की उत्पत्ति होने लगेगी, इस त्राशंका के समाधान में न्यायस्त्रकार लिखते हैं—'बुद्धिखन्तु तदसत्' (न्या॰ स्० ४।१।५०)। श्रथांत्, कार्य की उत्पत्ति के पहले श्रीर नाश के बाद कार्य के असत् होने पर भी बुद्धि के विषय होने से सिद्ध ही है। न्यायदर्शन के इन स्त्रों श्रीर भाष्यों को देखने से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि बौद्ध श्रर्थ के स्वीकार करने में नैयायिकों की भी सम्मति है।

# बौद्धार्थनिरूपणपूर्वक अमज्ञान का निरूपण

बौद्ध ग्रर्थ वेदान्तियों को भी मान्य है। 'जन्माद्यस्य यतः' (वेट सू०-१।१।२) इस वेदान्तस्त्र के ऊपर 'ग्रस्य जगतः' इस प्रतीक को लेकर बाचस्पति मिश्र ने भामती में कहा है—''चेतनो हि बुद्धावालिख्य नामरूपे घट इति नाम्ना रूपेण च कम्बुग्रीवादिना बाह्य घट निष्पादयित, ग्रत एव घटस्य निर्वत्यस्थापि श्रन्तःसंकल्यात्मना सिद्धस्य कर्मकारकभावो घटं करोतीति यदाहुः बुद्धि-सिद्धन्त्व तदसत्।''

इसका ताल्पर्य यह है कि, चेतन पुरुष (कुलाल श्रादि) नाम श्रीर रूप को श्रपनी बुद्धि में स्थापित कर, श्रथांत् घट इस नाम श्रीर रूप से बुद्धि का विषय बनाकर बहा घट का निर्माण करता है। नाम श्रीर रूप को बुद्धि के विषय किये विना वह घट श्रादि किसी भी वस्तु को नहीं बना सकता। इसी कारण निर्वर्त्य (जो संकल्पात्मना श्रन्तः करण में सिद्ध है) घट श्रादि को भी कर्म-कारक भाव होता है। श्रन्यथा (बुद्धिस्थ न मानने से) निर्वर्त्य को कर्म संशा नहीं हो सकती, क्योंकि कियांजन्य फल का श्राश्रय वह नहीं है।

## कर्म के तीन प्रकार

निर्वर्त्य, विकार्य श्रीर प्राप्य भेद से कर्म तीन प्रकार के होते हैं। किया (व्यापार) करने के पहले जिसकी बाह्य सत्ता नहीं रहती, उसे 'निर्वर्त्य' कर्म कहते हैं। जैसे—'घट करोति, घड़ा बनाता है, यहाँ बनाने (क्रिया) के पहले घट की बाह्य सत्ता नहीं है, इसलिए घट निर्वर्त्य कर्म है। 'विकार्य' कर्म उसको कहते हैं, जो कर्म क्रिया के पहले से ही वर्त्त मान हो जैसे—'सुवर्ण' कुण्डलं करोति,' 'सुवर्ण' भरम करोति'। यहाँ कुण्डल या भरम बनाने के पहले से हो सुवर्ण वर्त्तमान है, क्रिया

से केवल उसमें (सुवर्ण में) कुएडल ग्रीर भरम-रूप विकार होता है। जिस कर्म में किया चलते कुछ विशेषता न हो, वह प्राप्य कर्म है। जैसे — 'सूर्य पश्यित', सूर्य को देखता है, यहाँ देखने रूप किया से सूर्य में कुछ विकार नहीं होता, श्रातः सूर्य प्राप्य कर्म है।

यह भी ध्यान रखना चाहिए कि कर्मकारक वही होता है, जो किया जन्य फल का आश्रय हो। प्रकृत में जो किया के पहले भी वर्त्त मान हैं, ऐसे विकार्य और प्राप्य में किसी प्रकार किया के आश्रय होने से कर्म संज्ञा हो सकती है। परन्तु, जो अभी बाह्य रूप से सिद्ध नहीं है, ऐसे निर्वर्त्य कर्म को तो कियाजन्य फल के आश्रय होने से किसी प्रकार भी कर्म संज्ञा नहीं हो सकती है। कारण यह है कि जिस घट को कर्म संज्ञा दी जा रही है, वह तो अभी बाह्य रूप से असत है, अतः वह फल का आश्रय किस प्रकार हो सकता है फल के आश्रय न होने से वह कर्म भी नहीं हो सकता। यदि बौद्ध अर्थ माना जाता है, तब तो बाह्य घट के अभाव में भी बुद्ध परिकल्पित (बौद्ध) घट के रहने से घट का फलाश्रय होना सुगम हो जाता है।

## दृष्टान्त द्वारा घट ग्रादि का बुद्धिस्थत्व-निरूपण

जिस प्रकार नदी या तालाब आदि का जल छिद्र से निकलकर नहर के द्वारा खेत में बनाये गये केदारों में प्रवेश करता है, उस समय बनाये गये केदारों के अनुसार ही त्रिकोण या चतुष्कोण आदि रूपों में परिणत हो जाता है, उसी प्रकार अन्तः करण (चित्त) भी नेत्र आदि इन्द्रियों के द्वारा बाहर घट आदि देश में जाकर घट आदि विषयों के आकार में परिणत हो जाता है।

## अन्तःकरण के सम्बम्ध में एक शङ्का

शङ्का इस प्रकार है— अन्तः करण के निरवयव होने से उसका परिणाम किस प्रकार हो सकता है! कारण यह है कि परिणाम सावयव पदार्थ का ही होता है, निरवयव का नहीं, इसीलिए इसका परिणाम नहीं हो सकता। इसके उत्तर में कहा जायगा कि यह शङ्का ही अममूलक है। कारण यह है कि वास्तव में अन्तः करण द्रव्य है और आकाशादि को छोड़ कर प्रायः सब द्रव्य सावयव होते हैं, इसलिए उसका परिणाम हो सकता है।

### ्र एक भ्रोर शङ्का

जब अन्तःकरण (चित्त) इन्द्रिय-प्रणालिका से बाहर विषय देश में जाता है, उस समय शरीर निर्जीय क्यों नहीं हो जाता १ इसका उत्तर यह है कि चित्त के निषय-देश में जाने पर भी शारीर के साथ उसका सम्बन्ध नहीं छूटता है, जिससे वह निर्जाग हो सके। जिस प्रकार चच्चु इन्द्रिय के विषय देश में जाने पर भी शारीर के साथ सम्बन्ध नहीं छूटता है। एक बात और है, बुद्धिस्थ विषय के स्त्राकार में अन्तः करण (चित्त) का परिणाम होता है, इसलिए बहिदेंश में चित्त का गमन नहीं होता, ऐसी स्थित में शारीर के साथ सम्बन्ध छूटने का प्रश्न ही नहीं उठता है। प्रकृत में यह सिद्ध होता है कि अन्तः करण ही घट आदि विषयों के देश में जाकर घट आदि के आकार में परिणत होता है, अथवा बुद्धिस्थ ही घट आदि के आकार में परिणत होता है,

# सांख्य मत में पूर्वपक्ष

सांख्यों का कहना है कि जिस प्रकार स्वच्छ दर्पण में बाह्य मुख आदि का प्रतिबिग्न पड़ने से मुख आदि का प्रतिबिग्न पड़ता है, उसी प्रकार स्वच्छ श्रन्तः करण में बाह्य घट आदि विषयों का प्रतिबिग्न पड़ता है, इसिलए घटादि-विषयक बुद्धि होती है। वास्तव में, वहाँ प्रतिबिग्न ही मासित होता है, मुख नहीं रहता। इसी प्रकार जड़ जो श्रन्तः करण की वृत्ति है उसमें चैतन्य भी संकः न्त के समान भासित होता है। उस चैतन्य के संक्रमण-विशिष्ट अन्तः करण की वृत्ति में समस्त विषयों के आकार का समर्पण होता है। यही सांख्यों का मत है।

#### उत्तर पक्ष

उपयुक्त सांख्य सिद्धान्त युक्तियुक्त नहीं है। सांख्यों के कहने का तात्तर्य यही निकलत। है कि इन्द्रियसंयुक्त बाह्य घट, आदि विषयों के प्रतिबिग्न अन्तः करण की वृक्ति में पड़ने से विषयों का प्रत्यक्त होता है। परन्त, स्वप्न आदि स्थलों में बह्य विषयों के साथ सम्बन्ध के अत्यन्त अभाव होने से प्रतिबिग्न नहीं हो सकता। इसलिए, स्वप्न में घटादि का प्रत्यक्त कदापि नहीं हो सकता। कारण है कि स्वप्न में बाह्य घटादि विषयों का सर्वथा अभाव ही है, इस स्थिति में प्रतिबिग्न कैसे हो सकता है १ इसलिए भ्रम, स्वप्न और मद की अवस्था में चित्तगत बौद्ध अर्थ का ही प्रत्यन्त भान होता है, बाह्य विषय का नहीं। स्मृति-कारों ने कहा है—

विप्रपृश्व्यादि चित्तस्थं न बहिःस्थं कदाचन । स्वप्तश्रममदाशेषु सवै रेवानुभूयते॥ हे विष ! पृथ्वी ग्रादि पदार्थ जो बाह्यरूप में भासित होते हैं, वे सब चित्तस्थ ही हैं, बिहःस्थ नहीं। स्वप्न, अम ग्रीर मदादि की ग्रवस्था में यह सभी ग्रनुभव करते हैं। एक बात ग्रीर है कि अमस्थल में ज्ञानाकार का ही विषय में ग्रारोप होता है। इस सिद्धान्त के ग्रनुसार सिन्नकृष्ट (बुद्धिस्थ) ज्ञाना-कार को छोड़कर ग्रसिन्कष्ट (बिहःस्थ या दूरस्थ) रजतादि के ग्रारोप करने में कोई प्रमाण नहीं है।

श्रव पहाँ विचार करना है कि जिस प्रकार स्वप्न श्रादि की श्रवस्था में श्रवद् विषय ही बुद्धिय रहता है, उसी प्रकार जागरण श्रवस्था में भी श्रवत् पदार्थ को ही चित्तस्थ मानना श्रावश्यक होता है। जिस समय बाह्य चत्तु श्रादि इन्द्रियों की वृत्ति का श्रभाव रहता है, उस समय केवल मनोमात्र से ही श्रातमा के मोवतृत्व का नाम स्वप्न है। श्रन्तःकरण से युक्त चैतन्य जब श्रनादि श्रविद्या से श्रमिभूत होता है, तब श्रात्मस्वरूप के तिरोहित होने से बाह्यरूप में उसका मान होता है, इसी बात को श्राचार्यों ने कहा है—

# अन्तः कर्णवर्मस्य भागा वहिरवस्थिताः।

इसका तत्यर्य है अन्तःकरण (चित्त) के भाग (अग्नातर पदार्थ) बाह्य-रूप से भासित होते हैं। अमस्थल में वृत्ति में बाह्य विषय का प्रतिबिग्ब नहीं होता, किन्तु ज्ञानाकार ही भासित होता है। यहाँ ज्ञान शब्द से चित्तवृत्ति का ही प्रइण होता है, उसका आकार रजत-रूप में परिणत होना ही है। वह सत्य-स्थल के समान ही अमस्थल में होता है। अब यहाँ यह विचार करना है, अविद्यमान (असत्) रजत तो वृत्ति का विषय कभी हो नहीं सकता, इसलिए उसे प्रतिभासित मानना ही अक्त प्रतीत हे ता है। शुक्ति और रजत का तादात्स्य भी प्रातिभासिक ही है। इस स्थिति में वहाँ इदृस्थ (बाजार में रहनेवाला) बाह्य रजत का जो अध्यास मानते हैं, वह भी युक्त नहीं होता है। कारण यह है कि बाह्य इट्टस्थ रजत के साथ इन्द्रियों का सिन्नकर्ष (सम्बन्ध) ही नहीं

कुछ श्राचायों के मत से शुक्ति-रजत-स्थल में रजत की उत्पत्ति होती है परन्तु यह यक्त नहीं है। कारण यह है कि रजतीत्यक्ति के प्रति रजत के श्रवयत जो कारण होते हैं, उनका श्रत्यन्त श्रभाव है। इसिलए वहाँ यही मानना युक्त है कि रोग से दूषित लोचनवालों की चित्तवृत्ति ही पुरोवर्ती द्रव्य के संयोग से रजत के श्राकार में उदित होती है। इस स्थिति में भ्रमस्थल में काचादि दोष से युक्त श्रविद्या ही रजतादि रूप से परिणत होती है। यही मत वेदान्तियों

त्तथा वैयाकरणों का है। इन विषयों का पूर्ण विवेचन इस ग्रन्थ के लेखक की पुस्तक 'षड्दर्शन-'रहस्य' की 'भारतीय दर्शन ख्रीर तत्त्वज्ञान' शीर्षक भूमिका में किया गया है।

#### भ्रम-स्थल में प्रातिभासिक भान का निरूपण

श्रव प्रसङ्गवश यह भी बता देना श्रावश्यक है कि शुक्ति श्रादि में रजत श्रादि का जो भान होता है, वह प्रातिभासिक ही है, व्यावहारिक या पारमार्थिक नहीं । कारण यह है कि उत्तर काल में बाध होने से उसे पारमार्थिक नहीं कहते श्रीर उस रजत से कुछ, व्यवहार भी लोक में नहीं देखा जाता, इसलिए व्यावहारिक भी उसे नहीं कह सकते। इसलिए, परिशेषात् उसे प्रातिभासिक ही मानना पड़ेगा।

श्रसत् पदार्थ का भी भान हमारे पूर्वाचायों ने माना है। वैयाकरणों के परमपूज्य महाभाष्यकार पतञ्जलि ने श्रपने सूत्र 'स्त्रियाम्' (ूपा० स्० ४।९।३) के भाष्य में स्त्रीत्व, पुंस्त्व श्रीर नपुंसकत्व की परिभाषा में कहा है—

## स्तनकेशवती स्त्री स्याव्लीमशः पुरुषः स्मृतः। उभयोरन्तरं यच्च तद्भावे नपुंसकम्॥

श्रधात्, जिसके रतन श्रीर केश (भग) हो, उसको स्त्री कहते हैं श्रीर, जिसके लोम (लिज्ज) हो, उसको पुरुष श्रीर जिसमें दोनों का श्रभाव हो, उन दोनों के श्रम्तर को नपुंसक कहते हैं। यहाँ केश श्रीर लोम का श्रयं कैयट ने क्रमशः भग श्रीर लिज्ज किया है। जहाँ केश-लोम श्रादि स्त्रीत्व-परिचायक का श्रभाव है, वैसे श्रचेतन खट्या, वृद्धः श्रादि में स्त्रीत्वनोधक टाप् श्रादि प्रत्यय कैसे लगेंगे, इसका उत्तर भाष्यकार ने दिया है, 'श्रस्तु मृगतृष्णावत् गन्धर्वनगरं यथा, 'श्रस्तु खट्वावृद्ध्योर्लिज्जं द्रष्ट्यम्' इत्यादि। तात्र्य यह है कि खट्या, वृद्धः श्रादि श्रचेतन पदार्थों में श्रस्त् (श्रविधमान) ही लिज्ज भासित होता है। इसके दर्शन के लिए कहते हैं 'मृगतृष्णावत्'। जिस प्रकार मृग पिपासित होकर सूर्य की मरीचियों में ही जज्ज का श्रतुभय करता है श्रीर उसकी श्रोर जाता है। परन्तु, उसे वहाँ जज्ज नहीं मिलता; क्योंकि वह श्रस्त ही है, जिसका उसे भान होता है। इसी प्रकार खट्या, वृद्धः श्रादि में भी श्रविद्यमान लिज्ज का ही भान मानकर स्त्रीत्वबोधक टाप् श्रादि प्रत्यय लगते हैं। श्रीर, जिस प्रकार गन्धर्वनगर दूर से ही देखे जाते हैं, समीप जाने पर नहीं प्राप्त होते, उसी प्रकार श्रचेतन खट्वा श्रादि में भी श्रसत् लिज्ज की ही प्रतीति होती है। जहाँ गगनमण्डल पृथ्वी से

सटा हुआ सा दीख पड़ता है, उसी को गन्धर्वनगर कहते हैं। उपर्युक्त कथन पर ध्यान देने से यह स्पष्ट हो जाता है कि अम-स्थल में शुक्ति आदि अधिष्ठान-देश में बाह्य असत् वस्तु का ही मान होना सिद्ध होता है। इसी के आधार पर मर्त्तु हिर ने कहा है—

यथा सनिनिर्भासी सृगतृष्णासु जायते। जनोपलव्यनुगुणाद् बीजाद् बुद्धिर्जलेऽसति॥

मृगतृष्णा में जल का निर्भास असत् जल में ही पूर्व-पूर्व मिथ्याज्ञान जन्य वासनारूप बीज (कारण् से ही उत्पन्न होता है।

#### भाष्यकार द्वारा ही खण्डन-मण्डन

एक बात और भी ध्यान देने योग्य है कि पूर्वांक्त भाष्य के बाद श्रमत् लिज्ज के भान का प्रतिषेध भाष्यकार ने स्वयं किया है—'श्रादित्यगतिवत् सन्न', श्रयात् जिस प्रकार श्रादित्य का गमन सत् है, परन्तु किसी को उसका अनुभव नहीं होता, केवल देशान्तर के सम्बन्ध से उसका अनुमान किया जाता है। उसी प्रकार श्रचेतन खट्वा श्रादि में भी लिज्ज का भान नहीं होता है। इस भाष्य से भी स्वष्ट प्रतीत होता है कि खट्वा, वृद्ध श्रादि श्रचेतन पदार्थों में भी बुद्धि-परिकल्पित (बौद्ध) लिज्ज श्रवश्य है। इसीलिए श्रमद्भान का निषेध भाष्यकार ने किया है। इस सन्दर्भ से यही सिद्ध होता है कि जिस प्रकार बौद्ध शाब्दवाचक होता है, उसी प्रकार बौद्ध ही श्रर्थ भी वाच्य होता है। बौद्ध शबदार्थ का स्वीकार प्रायः सभी शिष्ट श्राचायों ने किया है।

## वैंखरी वाक् वायु का ही परिणाम है

पूर्व में भी संज्ञेष में कहा गया है कि शब्द वायु का परिणाम है। यह एक श्राचार्य का मत है। कुछ श्राचार्यों के मत से शब्द श्राणु का परिणाम है श्रीर कुछ के मत में शब्द ज्ञान का परिणाम है। कात्यायन के विचार से वायु की उत्पत्ति श्राकारा से होती है। शुक्ल बजुर्वेद के प्रातिशाख्य में हो उन्होंने कहा है, 'वायुः खात्' (शु॰ य॰ प्रा०, १६), श्रर्थात् वायु ख (श्राकाश) से उत्पन्न होता है। कात्यायान ने शब्द को वाय्वात्मक माना है श्रीर वायु को शब्द का उपादान कारण।

शब्द के वाय्वात्मक होने श्रीर वायु के सर्वगत श्रीर व्यापक होने से सर्वत्र सदा शब्द की उपलब्धि नहीं होती। इसके लिए कात्यायन ने लिखा है — 'सम्बकें करणै: उपहिता हृदि वायु: वेणुशङ खादिभि: शब्दीभनित, अर्थात् सम्यक् करणों से उपित होकर तद्य-प्रदेश में वही वायु वेणु, शंख आदि के संयोग से शब्द हो जाता है। यहाँ 'वायु: शब्दीभनित' कहने से स्रष्ट प्रतीत होता है कि शब्द वायु का ही परिणाम है। यही वायु संनात आदि को पाकर वाक हो जाता है—'स संवातादीन् वाक्' (य० वे० प्रा०, ११६)। यहाँ संवात शब्द से पुरुष-प्रयत्न और आदि शब्द से कण्ठ, तालु आदि स्थानों का ग्रहण समक्तना चाहिए। यहाँ शब्द से ध्वन्यात्मक और वाक से वर्णात्मक शब्द का ग्रहण होता है। सन्दर्भ का ताल्पर्य यह है कि जो पूर्वोक्त करणोपहित वायु, वेणु, शंख आदि के संयोग से अव्यक्त धन्यात्मक शब्द के रूप में परिणत होता है, वही वायु पुरुष के आभ्यन्तर और बाह्य प्रयत्नों की सहायता से कण्ठ, तालु आदि स्थानों में पहुँचकर व्यक्त वर्णात्मक वाक् के रूप में परिणत होता है। इस प्रकार शब्द वायु का ही परिणाम सिद्ध होता है।

## योगसूत्रों का समर्थन

योगस्त्र के माध्य में भगवान् व्यासदेव ने भी कहा है—'वागिन्द्रियं वर्णें बेनवार्थवत्, श्रोत्रेन्द्रियञ्च ध्वनिपरिणाममात्रविषयम् इति।' इसका ताल्पर्य यह है कि वाक-इन्द्रिय वर्णों के उच्चारण में ही अर्थवत्, अर्थात् सार्थक होती है, और श्रोत्र का विषय ध्वनि का परिणाम-मात्र ही होता है। ध्वनि शब्द का अर्थ टीका-कारों ने इस प्रकार किया है—'ध्वनिर्नाम वागिन्द्रियादी उदानवायोरिमधाता ज्जायमान उदानवायोः आकाशस्य परमाणूनां वा परिणामभेदः स च वर्ण्क्षपोऽपि अवाचकत्वाद् ध्वनिरित्युच्यते।' ताल्पर्य यह है कि वागिन्द्रिय आदि में उदान वायु के अभिधात से जायमान उदान वायु या आकाश अथवा परमाणुओं के परिणामभेद को ध्वनि कहते हैं। वह वर्ण्क्ष होने पर भी अवाचक होने से ध्वनि कहा जाता है। यहाँ ध्वनिक्ष वैखरी शब्दों का उदान वायु का परिणाम होना स्पष्ट ही बताया गया है। वर्ण्क्ष होने पर भी अवाचक इसीलिए होता है कि वास्तिवक वाचक तो ध्वनि से अभिव्यक्त स्कोट ही होता है, ध्वनि तो केवल स्कोट का अभिव्यक्षक मात्र है।

#### जैन सम्प्रदाय का मत

जैनों ( श्राहर्तों ) का कहना है कि परमाणुश्रों का परिणाम ही शब्द है। इसमें वे कारण यह बताते हैं कि वाचक रूप से रहनेवाला शब्द दो प्रकार का होता है—एक सामान्य रूप, दूसरा विशेष रूप। समस्त शब्द-व्याक्त यों में श्रनुयायी (श्रनुस्यूत) शब्दत्व ही उसका सामान्य रूप है। उसी शब्दत्व की जाति भी कहते हैं,

श्रीर वह एक है। शंख, शार्ज श्रादि वाद्यों का तीन, मन्द श्रादि शब्द हैं, श्रीर स्वराच, श्रनुदाच श्रीर स्वरित के विशेष भेद होने से जो श्रनेक प्रकार का भाषित होता है, वही उसका विशेष रूप है। इस प्रकार, शब्द का सामान्य श्रीर विशेष रूप होना तभी सम्भव है, जब शब्दों को पौद्गलिक, श्रर्थात् परमाणु का परिणाम मानें, श्रन्यथा वह कभी सामान्य-विशेष रूप नहीं हो सकता। जैनों की यही मान्यता है कि प्रकारभेद उसी वस्तु का हो सकता है जो पौद्गलिक (परमाणु का परिणाम) हो। जैनदर्शन में परमाणु को पुद्गल ही कहा जाता है। जैनों ने श्रनेक तकों के बल पर शब्द को पौद्गलिक माना है।

#### नैयायिकों के मत का जैनों द्वारा खण्डन

नैयायिकों ने शब्द को आकाश का गुण माना है—'शब्दगुणकमाकाशम्' (तर्कसंग्रह)। इस मत का खएडन करते हुए जैनों का कहना है कि शब्द श्राकाश का गुण नहीं हो सकता। कारण यह है कि जो वस्तु हमारे प्रत्यत्त का विषय है, यह आकाश का गुण नहीं हो सकता। जैसे रूप, रस, गन्ध और स्पर्श ये रूपादि गुण हमकोगों के प्रत्यत्त के विषय हैं, परन्तु आकाश के गुण नहीं हो सकते। उनका कहना है कि शब्द आकाश का गुण न होकर भाषावर्गण का ही गुण है और यह भाषावर्गण स्पर्शवान् पदार्थ है। इसी प्रकार शब्द परमाणु का परिस्थाम है, यह सिद्ध है।

#### वैयाकरण-मत

वैयाकरण कहते हैं कि ज्ञान का परिणाम ही शब्द है। इस मत की पृष्टि में वे 'श्राख्यातोपयोगे' इस सूत्र के भाष्य का ह्वाला देते हैं। 'श्राख्यातोपयोगे' स्त्र के लाए महाभाष्यकार पतज्ञिल ने लिखा है——'श्रयमिष योगः सक्योऽवक्द्रम्। कथमुपाध्यायादधीते इति १ श्रपकामित तस्मान्तदध्ययनम्। यद्यपकामित किन्नात्यन्तायापकामिति १ सन्ततत्वात्। श्रथवा ज्योतिर्वज्ञानानि भवन्ति' इति।

तास्पर्यं यह कि 'त्राख्यातोषयोगे सूत्र की त्रावश्यकता 'उपाध्यायादधीते' उपाध्याय से पढ़ा है, यहाँ उपाध्याय से त्रध्यपन के विभवत होने के कारण उपाध्याय में त्र्यादान संग्रा के लिए हैं। वह विभवत होनेवाला त्रध्ययन सदा के लिए विभवत नहीं होता, बल्कि उपको धारा पुनः-पुनः चलती रहती है। जैसे, बृच से फल के विभवत होने पर पुनः वह फल वृच्च में नहीं देखा जाता,। परन्तु शब्द में ऐसा नहीं देखा जाता। यहाँ तो पुनः-पुनः वहीं शब्द उपाध्याय के

मुखे से उच्चरित होता हुआ देखा जाता है। भाष्यकार ने कहा है—'सन्तत्वात्' आथवा 'ज्योतिर्वज् ज्ञानानि भवन्ति' इति।

तालपर्य यह है कि शब्द के श्रिभिव्यञ्जक जो ध्वनि हैं, वे उपाध्याय द्वारा पुनः-पुनः उत्पाद्यमान श्रीर परस्पर भिन्न होते हुए भी साहश्य से वे ही हैं, इस प्रकार प्रतीत होते हैं। वे ही ध्वन्यमान श्रीताश्रों के श्रोत्रदेश में पुनः पुनः प्रविष्ट होते हुए व्यक्तिस्तोट-रूप या जातिस्कोट-रूप शब्दों को श्रिभिव्यक्त करते हैं, जिससे श्रिथं स्फुटित होता है। श्रिथवा ज्वालारूप ज्योति विना छिन्न-भिन्न हुए उत्पन्न होती है, श्रीर साहश्य से वही है, इस प्रकार प्रतीत होती है। इसी प्रकार, उपाध्याय के विभिन्न ज्ञान ही विभिन्न प्रकार के शब्दों के रूप में प्रकट होते हैं। यही मत वैयट का भी है।

इन्हीं सब पूर्वाचायों के मतों का संकलन कर वावयपदीय में भनु हिर ने लिखा है—

> वायोरण्नां ज्ञानस्य शब्दस्यापत्तिरिष्यते । कैश्चिद्दर्शनभेदोऽत्र प्रवादेष्वनवस्थितिः॥

इसका तालर्य यह है कि कोई श्राचार्य वायु का, कोई शब्दतनमात्र परमासु का श्रीर कोई ज्ञान का ही परिणाम शब्द को मानते हैं। इस विषय में शास्त्रकारों का सिद्धान्त व्यवस्थित नहीं है।

विवर्त्तवादी वेदान्तियों के मत में विशुद्ध अन्तःकरण ही मन और वायु श्रादि के द्वारा शब्द-रूप से भासित होता है। स्राचार्यों ने लिखा है—

> श्रथायमान्तरो ज्ञाता सृक्ष्मो वागात्मनि स्थितः। व्यक्तये स्वस्वरूपस्य शब्दत्वेन विवर्त्तते॥

स्रथीत्, वागात्मा में स्थित स्क्ष्म स्नान्तरज्ञाता ही स्रपने स्वरूप की स्निम्बर्कि के लिए शब्दरूप से भासित होता है। शब्दतन्मात्रादि परमाशुस्रों के शब्दरूप होने में भन् हिर की भी सम्मति है—

स्वशक्ती व्यज्यमानायां प्रयत्नेन समीरिताः। स्रश्राणीव प्रचीयन्ते शब्दाख्याः परमाणवः॥ (वा० प०, १) तात्वर्य है कि अपनी शक्ति की अभिव्यक्ति की अवस्था में शब्दतनमात्र नाम के परमाणु ही अयत्न से पेरित होकर मेव के समान शब्द के रूप में बढ़ते रहते हैं। इसो प्रकार वायु के शब्दका से परिणत होने की भी मान्यता भन्दिर ने दी हैं—

> लब्धिकयः प्रयत्नेन वक्तृरिच्छानुवर्त्तिना । स्थानेष्वभिह्तो वायुः शब्दत्वं प्रतिपद्यते॥ (वा० प०, १।१०६)

तात्पर्य है कि वक्ता के इच्छानुवर्ती प्रयत्नों से किया को प्राप्त कर जब वायु का कएठ आदि स्थानों में अभिवात होता है, तब वही वायु शब्दभाव को प्राप्त करता है, अर्थात् शब्द के रूप में परिखत होता है। वक्ता के इच्छानुसार ही वायु-का शब्दों के रूप में परिखाम होता रहता है।

परमाणु भी शब्दका में परिखत होता है, इसे भत्तु हिर ने माना है— श्राम्बः सर्वशक्तित्वाद् भेदसंस्रगृतृत्तयः। छायातपत्रमःशब्दभावेन परिखामिनः॥

ताल्पर्य है कि मेद और संसर्गरूप व्यापारवाले परमाणु ही सर्वशक्तिमान् होने के कारण छाया, आतप, तम और शब्दरूप में परिणत होते रहते हैं। जिस प्रकार एकरूप पार्थिव परमाणुओं से विलच्चण सम्बन्ध और विलच्चण तेज (पाक) के वश से विभिन्न पार्थिव वस्तुओं की उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार उन परमाणुओं के विलच्चण सम्बन्ध और विलच्चण पाक के वश से विभिन्न छाया, आतप, तम और शब्दरूप में परिणत होना सिद्ध होता है।

#### पाणिनीय शिक्षा का सिद्धान्त

'वायोरणुनां ज्ञानस्य' इत्यादि वाक्यपदीय श्रीर 'श्राख्यातीपयोगे' सूत्र के भाष्य से वैयाकरणों के मत में शब्द को ज्ञान का परिणाम होना बताया गया है। यह शिज्ञा के वचनों के विरुद्ध है। शिज्ञा कहती है—

> श्चात्मा बुद्ध्या समेत्यर्थान् मनो युङ्क्ते विवस्या । मनः कायाग्निमाहन्ति स प्रेरयति मारुतम् ॥ सोदीर्णो मृध्न्यभिहतो वक्त्रमापद्य मारुतम् । वर्णान् जनयरे तेषां विभागः पञ्चधा स्मृतः॥

इन कारिकाओं का तालप है—आतमा = अन्तःकरण संस्कार-रूप से स्वगत अयों को एक बुद्धि के विषय बनाकर कहने की इच्छा से मन के साथ योग करता है। अर्थ-बोधन की इच्छा से युक्त मन कायागिन को आहत करता है। वह कायागिन वायु को प्रेरित करती है और वही प्रेरित वायु ऊपर की ओर जाती है। ऊपर जाकर शिर के कपाल से आहत होकर नीचे की ओर आकर कण्ठ, तालु आदि स्थानों के स्पर्श से मिन्न-भिन्न वर्णों को अभिन्यकत करती है।

यहाँ विचारणीय बात यह है कि ऊपर की कारिकाओं के किसी ग्रब्द से भी शब्द को शान का परिणाम होना सूचित नहीं होता, प्रत्युत वायु का ही तत्-तत् स्थानों में आधात होकर तत्-तत् शब्दों के रूप में परिणाम होता है। इसी स्थिति में शिज्ञावचन और भाष्यवचनों में परस्पर विरोध प्रतीत होता है।

इस विरोध का परिहार 'वायोरणूनां ज्ञानस्य' में 'ज्ञानस्य' प्रतीक को लेकर नागेशमष्ट ने मञ्जूषा में इस प्रकार किया है—'ज्ञानस्य = वक्तृज्ञानस्य पराशक्ति-साहित्येन च तत्परिणामः ।' श्रर्थात्, पराशक्ति के साहित्य (सहयोग) से उस ज्ञान का शब्दरूप में परिणाम होता है । इससे यही श्रभिपाय सूचित होता है कि ज्ञान के शब्दरूप में परिणत होने में पराशक्ति का साहित्य, श्रर्थात् सहयोग श्रनिवार्य है।

श्रथवा शिक्षा में उकत मारुत मूलाधार से उद्गत होकर नामि से ऊपर जाकर श्रीर मूर्धा से श्रमिहत हो जब तत् तत् स्थानों का स्पर्श करता है, तभी परा, पश्यन्ती श्रादि रूपों में श्रन्तः स्थित शब्दों को श्रमिब्यक्त करता है। इस प्रकार, शिक्षा का श्रर्थ करने से कुछ विरोध नहीं होता।

वास्तव में, वैयाकरण तो पराशिवत को ही सकल वाङ्मय जगत् का उपादानकारण मानते हैं। यह पहले बताया जा चुका है। पराशिवत ही तो चित्कला है। वही चिदानन्द-स्वरूप ब्रह्मरूप स्कोट-तन्त्व है। वही सकल प्रपञ्च का विवर्त्तोणदान भी है। इसी स्कोट-तन्त्व को 'ग्रानादिनिधनं ब्रह्म' इत्यादि कारिकाश्रों से वाक्यपदीय में भन्तृ हिर ने स्चित किया है। इस स्थिति में ज्ञान का शब्द-रूप में भासित या परिपूर्ण होना युक्त ही है। इसमें कोई विरोध या त्रापत्त नहीं है। इसका विवेचन इस प्रनथ के पूर्वार्क्ष के उपक्रम में कर दिया गया है।

भत्तृ हिरि ने वाक्यपदीय में वायु, परमाणु आदि का शब्द रूप में परिणात होना जो बताया है, वह उनका अपना सिद्धान्त नहीं है। वह दूसरों के मत का दिग्दर्शन-मात्र है। उनका सिद्धान्त है— अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदत्तरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥

इसका विवरण पहले दिया जा चुका है।

# वर्णों में पौर्वापर्य-व्यवहार का बुद्धिस्थत्व

वणों में यह पूर्व है, यह पर है, इस प्रकार जो पौर्वापर्य का व्यवहार होता है, वह भी बुद्धिस्थ ही हैं। 'परः सिन्नकर्पः संहिता', इस सूत्र के भाष्य में उच्चिरितप्रध्वंसी वणों में सिन्नकर्प या पौर्वापर्य का व्यवहार नहीं हो सकता; क्योंकि द्वितीयादि वणों के उच्चारण-काल में पूर्व-पूर्व वर्ण प्रध्वस्त (नध्ट) रहेंगे। जो वर्ण सह-त्रवस्थित हैं, उन्हों वर्णों में पूर्वापर का व्यवहार युक्त हो सकता है। अन्तिम वर्ण के उच्चारण-काल में पूर्व-वर्णों के स्थित न रहने से सह-त्रवस्थान के अभाव में पूर्वापर या सिन्नकर्ष का व्यवहार किस प्रकार हो सकता है? इस शक्का में प्रवापर या सिन्नकर्ष का व्यवहार किस प्रकार हो सकता है? इस शक्का में प्रवापर वा किस कहा है

बुद्धी कृत्वा सर्वाश्चेष्टाः कर्त्ता धीरस्तत्त्वन्नीतिः। शब्देनार्थान् वाच्यान् दृष्ट्वा बुद्धौ कुर्यात् पौर्वापर्यम्॥

तालपर्य यह - है कि पूर्व और पर वर्णों के अत्यन्त सन्निकर्ष रहने पर ही संहिता-संज्ञा का विधान 'परः सन्निकर्ष: संहिता' स्त्र से पाणिनि ने किया है। इसपर भाष्यकार ने शक्का उपस्थित की है—'पूर्वापराभावात् संहितासंज्ञा न प्राप्तोति। निह वर्णानां पीर्वापर्यमस्ति', अर्थात् पूर्वापर के अभाव होने से संहितासंज्ञा की प्राप्ति नहीं हो सकती; क्योंकि वर्णों का पीर्वापर्य नहीं है। इस शक्का का समाधान भी भाष्यकार ने किया है यह कहकर कि एकवर्णित्वाद्वाचः, उच्चरितप्रध्वसित्वाच्च वर्णो । म्, अर्थात् वाक-इन्द्रिय एकवर्णवृत्ति है और वर्णे उच्चरितप्रध्वसी होता है। तालप्र्य यह है कि एक-एक वर्णों में रहनेवाजी वागिन्द्रिय एक काल में दो या तीन वर्णों का इसलिए उच्चारण नहीं कर सकती कि वह एकवर्णवृत्ति है, अर्थात् एक ही वर्णों में रहती है। 'गीः' में जिस समय वागिन्द्रिय गकार का उच्चारण करेगी, उसी समय श्रीकार या विसर्ग का नहीं। श्रीर विसर्ग के उच्चारण-काल में गकार या श्रीकार का उच्चारण नहीं कर सकती। कारण यह है कि वर्णों उच्चरितप्रध्वंसी होते हैं, वे उत्तर वर्णों के उच्चारण-काल में नकार या श्रीकार का उच्चारण कर्णों के उच्चारण-काल में स्वयं नष्ट ही कि वर्णों उच्चरितप्रध्वंसी होते हैं, वे उत्तर वर्णों के उच्चारण-काल में स्वयं नष्ट ही गे, गकार श्रीर श्रीकार विसर्ग के उच्चारण-काल में स्वयं नष्ट ही रहेंगे, तब उनका उच्चारण किस प्रकार हो सकता है।

इस स्थिति में पौर्वापर्य के सन्निकर्षन होने से संहिता संज्ञा की प्राप्ति नहीं होती। इसीलिए, भाष्यकार ने कहा है खुड़ी कृत्वा' इत्यादि।

पूर्वोक्त कारिका में आये हुए 'तत्त्वन्नीति' पद का व्याख्यान करते हुए भाष्यकार ने कहा है—बुद्धिविषयमेव शब्दानां पौर्वापर्यम् । य एत मनुष्यः प्रेक्तापूर्वकारो भवति स पश्यित झिस्मन्नथें उयं शब्दः प्रयोक्तव्यः श्रास्मँश्च शब्देऽयं ताबद्धणः ततोऽयं ततोऽयिमिति (म॰ भा॰ ११४,१०६)। इसका तात्त्पर्ययह है, शब्दों में यह पूर्व है, यह पर है, इस प्रकार का पौर्वापर्य-व्यवहार बुद्धिस्थ शब्दिवष्यक ही है। प्रेक्तापूर्वकारी मनुष्य यह देखता है कि इस अर्थ में प्रयोग करना चाहिए और इस शब्द में पहले यह वर्ण है, उसके बाद यह। प्रेक्ता शब्द का अर्थ है सदसद्विवेकशालिनी बुद्धि। बुद्धिस्थ शब्दों में ही पौर्वापर्य-व्यवहार मानकर शब्दों का प्रयोग होता है। शास्त्र की प्रवृत्ति भी वक्ता के उद्देश्य से ही मानी गई है और धर्म का फल भी वक्ता को ही सुना जाता है। 'एकः शब्दः सम्यग् ज्ञातः सुप्रयुक्तः स्वर्गे लोके च कामधुग् भवति—एक ही शब्द को यदि अच्छी तरह समक्तकर शुद्ध उसका प्रयोग किया जाय, तो वह स्वर्ग और इस लोक में भी ययेष्ट काम देने जाला होता है।

इसमें सुपयोक्ता के लिए ही धर्मकल का प्रतिपादन किया गया है। इसी कारण वक्ता के ही बुद्धिस्थ होने का उपपादन किया गया है:— 'य एवं प्रेचापूर्वकारी' इत्यादि। आस्मिननथेंंऽयं शब्दः प्रयोकतव्यः— इस अर्थ में इस शब्द का प्रयोग करना चाहिए, यह कहने से स्पष्ट स्चित होता है कि शब्दों के समान ही अर्थ को भी बुद्धि के देश में देखना, अर्थात् बुद्धिस्थ मानना अत्यावश्यक हो जाता है।

# ज्ञानगत पौर्वापर्य

किसी किसी का विचार है कि एक वर्ण-विषयक ज्ञान के बाद अपर वर्ण-विषयक ज्ञान उत्पन्न होता है। उसी वर्ण-विषयक ज्ञान को वर्णों में आरोप कर यह पूर्व है, यह पर है, इस प्रकार का व्यवहार उत्पन्न होता है। परन्तु, यह मत भी युक्त नहीं प्रतीत होता है। कारण यह है, वर्णों के समान ही वर्णगत बुद्धि भी अनित्य है।

शब्दों को बुद्धि मानने पर उनमें प्रकृति-विकृतिभाव की उपपत्ति इस प्रकार होती है—जिस प्रकार संकार्यवाद-सिद्धान्त में कार्य-कारण में श्रमेद होने से बुद्धिस्य होने के कारण प्रकृतित्व श्रीर वाह्य रूप से विकृतित्व माना जाता है, उसी प्रकार बुद्ध परिकल्पित ही पौर्वापर्य माना जायगा। तात्पर्य यह है कि प्रकृति-विकृतिभाव भी वस्तुतः तात्त्विक नहीं है, श्रिपतु वहाँ बुद्धि का ही परिणाम माना जाता है। जैसे—इकार-बुद्धि के प्रसंग में यकार बुद्धि-करनी चाहिए, यह 'इको यणचि' सूत्र का तात्पर्य माना जाता है। शब्दों में प्रकृति-विकृतिभाव में या पौर्वापर्य में बुद्धि का परिणाम होता है। 'स्थानिवत्' सूत्र के भाष्य से यह स्पष्ट हो जाता है। शब्दों को नित्य मानने से स्थान्यादेशभाव श्रानुपपत्र हो जाता है; क्योंकि एक शब्द को नष्ट कर ही उसके स्थान में दूसरे शब्द का प्रयोग किया जाता है। इस स्थिति में शब्द श्रानित्य हो जाता है। इसपर भाष्यकार ने कहा है—'कार्यविपरिणामाद्वासिद्ध म्', श्रर्थात् कार्य-बुद्धि के विपरिणाम से ही सिद्ध हो जाता है। तात्पर्य यह है कि स्थान्यादेश-भाव में शब्दों का नाश नहीं होता, केवल वहाँ बुद्धि का ही विपरिणाम हो जाता है। जैसे इकार-बुद्धि के प्रसंग में यकार बुद्धि (इको यणिच)। सर्वत्र स्थान्यादेश-भाव में इसी प्रकार बुद्धि का ही विपरिणाम होता है, शब्दों में हेर-फेर नहीं।

उत्पर पूरे सन्दर्भ से निष्कर्ष यही निकलता है कि शब्दों का परिणाम न होकर बुद्धि का ही परिणाम होने से शब्द में अनित्यत्व दोष नहीं आता । भाष्यकार के विवेचन से यही सिद्ध होता है कि शब्द तो नित्य है, उसमें धातु, प्रत्यय, आगम और आदेश आदि की जो कल्पना की गई है, वह केवल बुद्धि का ही खेल है । इसी अभिप्राय से व्याकरण का लच्चण करते हुए आचार्यों ने लिखा है 'सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे' अर्थात् 'शब्दे सिद्धे अर्थे सिद्धे तयोश्च वाच्यवाचकभावसम्बन्धे सिद्धे सिद्धानामन्वाख्यानं व्याकरणम् । तात्पर्य यही है कि शब्द सिद्ध (नित्य) है, अर्थं भी नित्य है और उन (शब्द और अर्थ) का वाच्यवाचकभाव रूप सम्बन्ध भी सिद्ध अर्थात् नित्य है, केवल सिद्ध (नित्य) शब्द का अन्वाख्यान ही ब्याकरण है। अन्वाख्यान शब्द का अर्थ है बुद्धि से प्रकृति-प्रत्यय आदि की करूपना करना।

इस प्रकार, उपर्युक्त प्रमाणों से यही सिद्ध होता है कि शब्दों में पौर्वावर्य का स्यवहार बुद्धि-परिकल्पित ही है, वास्तविक नहीं। स्फोटात्मक शब्द तो एक, श्राखण्ड, नित्य, परिपूर्ण, एकरस श्रीर ब्रह्म-स्वरूप ही है। केवल ब्यञ्जक उपाधि के मेद से भिन्न-सा प्रतीत होता है।

# त्राकाश-देश ही शब्द है, वह नित्य, एक तथा व्यापक है

ध्वित से अभिव्यङ्ग्य स्कोटात्मक, व्यापक और वाचक शब्द हृदयदेश-स्थित आकाश में रहता है, और सर्वसमिष्ट-स्वरूप जो विराट् बहा है और उसका हृदयरूपी जो बाह्याकाश है, उसमें भी रहता है। अनेक प्रकार के वृत्त-समृहों में यह वन है, इस प्रकार की एकता-बुद्धि को समिष्ट कहते हैं। माया से लेकर सकल भुवन-पर्यन्त विराट् बहा का शरीर है। स्थूल देह की समिष्टि का नाम विराट् है। उस विराट् बहा के हृदय-देश का ही नाम बाह्याकाश है। इस बाह्याकाश और हृदयाकाश दोनों में स्कोट-स्वरूप शब्द बहा का निवास है। शब्द-ब्रह्म के व्यापक होने के कारण दोनों देशों में रहना विषद्ध नहीं होता।

उन दोनों देशों ( हृदयाकाश ख्रीर बाह्याकाश ) में रहनेवाला स्फोटास्मक शब्दब्रह्म एक ही माना जाता है ख्रीर वह व्यापक है। जिस प्रकार एक श्वेत द्रव्य में रूप व्यापक होता है, उसी प्रकार स्फोटात्मक शब्द भी दोनों ख्राकाशों के समस्त अवयवों में समवेत, ख्रर्थात् समवाय-सम्बन्ध से सम्बद्ध रहता है।

रूप के व्यापक होने पर भी सर्वत्र उसकी उपलब्धिन होने का कारण जिस प्रकार च ज़ुरिन्द्रिय के साथ रूप के संयोग का श्रभाव है, उसी प्रकार शब्द के व्यापक होने पर भी कर्णशा कु जीयुक्त श्राकाश के साथ शब्द के संयोग का श्रभाव है। इसी से सर्वत्र उसका प्रत्यन्त नहीं होता।

# शब्द के व्यापकत्व में भाष्य-प्रमाण

'स्वरूपाणामेकशेष एकविभक्ती' (पा॰ स्०१।२१६४) इस स्त्र के भाष्य में 'इतीन्द्रवद्विषयः' इस वार्त्तिक के व्याख्यान में भाष्यकार ने कहा है—"एक इन्द्रोऽनेकिस्मिन् कृतुशते ब्राहूतो युगपात् सर्वत्र भवत्तिः एक ही इन्द्र शब्द अनेक सौ यज्ञों में प्रादुर्भुत होकर एक ही काल में सर्वत्र उपस्थित होता है। मीमांसकों के मत में चतुर्थ्यन्त पद को ही देवता माना गया है। वैयाकरणों ने भी शब्द ब्रौर ब्रार्थ में तादात्म्य माना है, इसिलए उनके मत में भी शब्दों का देवता-रूप होना प्रायः सिद्ध ही है। देवतात्रों को शरीरी मानकर उनका कर्म में अधिकार भी मीमांसकों ने बताया है; वयोंकि शब्दों का अर्थपुरक होना ब्रौत्सिर्गिक ही माना गया है। इस स्थिति में ब्राह्मान-काल में प्रयोग-समवेत होना ब्रौत्सिर्गिक ही माना गया है। इस स्थिति में ब्राह्मान देवतात्रों के शरीर जो अर्थ है, उसका ताल्पर्य स्मृति (स्मरण्) में ही है, ब्राह्मात देवतात्रों के शरीर ब्राह्मी उसका ताल्पर्य नहीं है। यही मन्त्राधिकरण का ब्राह्मय मीमांसाशास्त्र में ब्राह्मी उसका ताल्पर्य नहीं है। यही मन्त्राधिकरण का ब्राह्मय मीमांसाशास्त्र में ब्राह्मी गया है।

एक काल में अनेक यहां में देवताओं का उपस्थित होना तभी सम्भव है, जबं देवताओं को मन्त्रस्वरूप और शब्दों को व्यापक और नित्य माना जाय, अन्यथा नहीं। इसी अभियाय से प्रादुर्भूतः का अर्थ अभिव्यक्तः (प्रकट) होना माना गया है। वह नित्य और व्यापक शब्द ध्वनिगतकत्व आदि के आरोप से अभिव्यक्त होकर श्रोत्र-इन्द्रिय से ग्राह्म होता है। 'पदेन वर्णा विद्यन्ते वर्णो व्वयवा न च' पद—में वर्णा नहीं होते और वर्णों में अवयव नहीं हैं, इस सिद्धान्त के अनुसार पदों में वर्ण नहीं रहने से बुद्ध-परिकल्पित पदत्व आदि रूप से ही बुद्ध-माह्म होता है। शब्द के आकाश-देश या आकाश के गुण होने में माध्य ही प्रमाण है।

'श्रइ उण्' सूत्र के भाष्य में लिखा है कि 'श्रोत्रोपल ब्धिव द्विनिर्माद्यः प्रयोगेणा-भिज्वलितः स्राकाशदेशः शब्दः' इति,—स्रर्थात्-श्रोत्र-इन्द्रिय से जिसकी उपलब्धि (जान) हो, बुद्धि से जिसका प्रह्ण हो श्रीर प्रयोग से जो श्रिमिज्व लित (प्रकाशित) ही, ऐसा त्राकाश-देश ही शब्द है। यहाँ 'श्रोत्रोगलब्धि' इस विशेषण से स्वष्ट प्रतीत होता है कि भाष्यकार का अभिपाय शब्द को आक्राकाश-देश या आकाश का गुण मानने में ही है। कारण यह है कि जिस इन्द्रिय की उत्पत्ति जिस भूत-विशेष से हुई है, वह इन्द्रिय उसी भूत विशेष के विशेष गुगा को करने में समर्थ होती है। जैसे, ब्राण-इन्द्रिय भूत-विशेष पृथिवी से उत्पन्न है, इसीलिए वह पार्थिव है, और पृथिवी के ही विशेष गुण गन्ध को प्रहरण करने में समर्थ है। रसना-इन्द्रिय जलीय, श्रर्थात् जल से उत्पन्न है, इसिलए वह जल के विशेष गुण रस का ही प्रहण करने में समर्थ होती है। चर्जु इन्द्रिय तैजस (तेज से उत्पन्न) है, इसलिए तेज के विशेष गुगा रूप की ही ग्रहण करने में वह समर्थ होती है। इसी प्रकार श्रोत्र-इन्द्रिय भी त्राकाशीय (स्त्राकाश से उत्पन्न) है, इसी कारण आकाश के एक देश गुण्रूप शब्द को प्रहण करने में समर्थ होती है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि शब्द आकाश का गुख या आकाश देश ही है । अन्यया उसका प्रहराशीत इन्द्रिय से नहीं हो सकता।

श्राकाश-देश श्रीर श्रोत्र-इन्द्रिय का परस्पर क्या सम्बन्ध है, इसका स्पष्टीकरण नीचे की पंक्तियों में किया जाता है।

चलु, रसना, बाग श्रादि इन्द्रियों को नियमित रूप, रस, गन्ध श्रादि विषयों के शहण करने के कारण ही भौतिक माना गया है। कारण यह है कि जो इन्द्रिय जिससे उत्पन्न है, वह उसी के विशेष गुरा को ग्रहाम करती है, यह श्रानुभवसिंद्ध है। इस स्थिति में श्रोत्र भी केवल शब्द को हो ग्रहण करता है, श्रीर वह शब्द साकाश का ही गुरा है, दिक का नहीं। कारण यह है कि पञ्चभूतों के ही शब्द का

स्पर्शादि ये पाँच विशेष गुरा होते हैं। इसिलए, श्रोत्र को भौतिक मानना भी स्नावश्यक हो जाता है। स्रोर इसीलिए देश में स्नाकाश का स्नन्तर्भाव नहीं होता, बल्कि स्नाकाश में ही देश का स्नन्तर्भाव हो जाता है। यही युक्त भी प्रतीत होता है। कारण यह है कि शब्द को भूत का गुरा मानना स्नावश्यक है स्नीर दिक् भूत नहीं हैं।

#### भाष्य-वाक्यगत विशेषणों की विशेषता

पूर्वोक्त भाष्य के वाक्यगत 'श्रोत्रोपलिट्ध', 'बुद्धिनिर्माह्य' श्रौर 'प्रयोगेगाः भिज्वितः' इन विशेषणों की उपयोगिता यही है कि त्राशुतर तिरोहित होनेवाले घटादि शब्दों में घकार, टकार स्रादि स्रनेक वर्णों से युक्त ही घट, कन्नश स्रादि शब्दों का प्रत्यत्त होना सम्मव होता है। घट, कलश स्त्रादि शब्दों का स्वरूपतः, श्चर्यतः हर प्रकार से प्रत्यत्त श्चन्त्यवर्ष-िषयक बुद्धि से ही होता है। वह श्चन्त्य-वर्षाविषयक बुद्धि पूर्व-पूर्व ध्वनियों से उत्पन्न स्फोट की क्रभिव्यक्ति से उत्पन्न संस्कार परम्परा का सहयोग पाकर स्वरूपतः, श्रर्थतः हर एक प्रकार से घट, कलश श्रादि शब्दों को ग्रहण करती है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि पूर्वोक्त संस्कार विशिष्ट ग्रन्तःकरण से संयुक्त श्रीर पूर्वीक्त संस्कारयुक्त श्रन्त्यवर्ण से सम्बद्ध श्रोत्र से वर्णसमुदाय में प्रतिविम्ब के समान अखण्ड स्फोट-रूप पद श्रादि का प्रत्यच होता है। त्राकाश के व्यापक होने के कारण सर्वत्र शब्द की उपलब्धि नहीं होती; क्योंकि आकाश के ज्याक होने पर भी जहाँ ध्वनि या उच्चारण से श्रमिन्यक्त होकर श्रोत्र के साथ शब्द का सम्बन्ध होता है, वहीं शब्द का प्रत्यच होता है, सर्वत्र नहीं। 'त्राकाशदेश: शब्द:' यहाँ शब्द में एकवचन का प्रयोग यह सिद्ध करता है कि स्कोटात्मक शब्द एक, नित्य और अखरड है। जिस प्रकार एक फूल में एक प्रकार का सन्ध या रस मिलता है, उसी प्रकार एक त्राकाश में एक ही शब्द भी रहता है, अतएव भिन्न देश में उसकी उपलब्धि नहीं होती।

जिस प्रकार एक ही आकाश में उपाधि-भेद से घटाकाश, मठाकाश आदि अनेक प्रकार के भेद लोक में प्रसिद्ध हैं, उसी प्रकार एक शब्द में भी उपाधि-भेद से यह पूर्व हैं, यह पर है इत्यादि भेद व्यवहार उत्तान्त हो जाता है।

# शब्द अनित्य है : पूर्वपक्ष-समाधान

शब्द को श्रिनित्य माननेवालों के मत में कदम्बगोलकन्याय या वीचि-तरङ्गन्याय से शब्दों की उत्पत्ति मानी जाती है। कदम्ब के समान दसीं दिशाश्रों में शब्द उत्पन्न होते हैं। उन शब्दों का श्रोत्र से सम्बन्ध होने पर ही उनका प्रत्यन्त होता है, अन्यथा नहीं। जिस प्रकार वीचि (तरङ्ग) चारों श्रोर एक ही पहले उत्पन्न होती है, बाद में प्रथम वीचि दूसरी वं.चि को तथा दूसरी वीचि तीसरी वीचि को उत्पन्न करती हुई तीर से टकराकर स्वयं विलीन हो जाती है, उसी प्रकार शब्द से शब्दान्तर की उत्पत्ति होती रहती है। परन्तु, इस प्रकार उनकी उत्पत्ति श्रीर विनाश मानने से शब्द की उत्पत्ति के पहले प्रागमाव श्रीर बाद में प्रथ्वंसाभाव भी मानना पड़ेगा। इस अवस्था में अत्यन्त गौरव हो जाता है, इसलिए शब्द को एक और व्यापक मानना ही श्रावश्यक हो जाता है,

जिस प्रकार शब्द को अनित्य माननेवालों के मत में शब्द की उत्तित्ति नियत देश पर्यन्त ही मानी जाती है, उसी प्रकार शब्द को नित्य और व्यापक मानने पर भी शब्द की अभिव्यक्ति नियत देश पर्यन्त ही मानी जाती हैं। शब्द को व्यापक मानने पर ही कर्णशुक्ति नियत देश पर्यन्त ही मानी जाती हैं। शब्द को व्यापक मानने पर ही कर्णशुक्ति से युक्त आकाश कारी श्रोत्र-इन्द्रिय से उनका प्रहेण होना सम्मव होता है, अन्यथा शब्दों का प्रत्यज्ञ नहीं हो सकता। कारण यह है कि स्वसमवेत गुणों का ही इन्द्रियों से प्रत्यज्ञ होता है। जैसे—प्राणेन्द्रिय पार्थिव है, इसलिए पृथ्वी में समवेत (समवाय-सम्बन्ध से समबद्ध) गन्ध का ही उससे प्रत्यज्ञ होता है, रूप आदि का नहीं। इसी प्रकार शब्द भी श्रोत्र-इन्द्रिय से ही प्राह्य है; क्योंकि श्रोत्रेन्द्रिय श्राकाशीय है। इसलिए, आकाश का ही समवेत गुण उससे एहीत हो सकता है; इसलिए भी शब्दों को आकाश का गुण माना जाता है।

# श्राकाश में द्रव्यत्व : शब्द में गुगत्व

श्राकाश को जब द्रव्य सिद्ध किया जायगा, तभी शब्द श्राकाश का गुण हो सकता है। नैयायकों ने प्रवल तर्क श्रीर युक्ति के बल पर शब्द का गुण होना सिद्ध किया है श्रीर उस शब्द की स्थिति द्रव्य-श्राकाश में मानी है। श्राकाश को नवम द्रव्य माना गया है; क्योंकि पृथ्वी श्रादि श्राठ द्रव्यों का तो गुण शब्द नहीं हो सकता। शब्द का विशेष गुण होना जब सिद्ध है, तब उस शब्द का श्राश्रय भी श्रवश्य होना चाहिए; क्योंकि गुणका द्रव्याश्रित होना स्वभाव है। श्रीर यह भी बात है कि गुण द्रव्य में समवाय-सम्बन्ध से ही रहते हैं—'गुणगुणिनोः समवायः।' समवाय-सम्बन्ध नित्य होता है, श्रर्थात् वह द्रव्य से विलग नहीं रहता, न द्रव्य ही गुण से रहित रह सकता है। इस स्थिति

में शब्द यदि गुण है, तो उसका आश्रय भी अवश्य कोई द्रव्य होगा, यह अनुमान से सिद्ध होता है, और शब्द का जो भी आश्रय है, वही आकाश है। इस प्रकार, अनुमान के बल पर आकाश शब्द का आश्रय है, यह सिद्ध होता है। यहाँ अनुमान का प्रयोग इस प्रकार होता है — 'शब्द: द्रव्यसमवेत:, गुण्त्वात, अनुमान का प्रयोग इस प्रकार होता है — 'शब्द: द्रव्यसमवेत:, गुण्त्वात, क्ष्पवत्।' अर्थात्, शब्द (पद्य) द्रव्य में समवाय-सम्बन्ध से, रहनेवाला है साध्य) गुण्य होने के कारण (हेतु, रूप के समान (दृष्टान्त)। इस प्रकार, अनुमान के द्वारा जब शब्द का गुण्य होना और द्रव्य के आश्रित होना सिद्ध हो जाता है, तब जिस द्रव्य में शब्द समवाय-सम्बन्ध से रहेगा, उसी का नाम आकाश होगा।

# शङ्का ग्रीर नैयायिक का उत्तर

शब्द का गुण्तव या द्रव्याश्रितत्व सिद्ध हो जाने पर भी पृथ्वी श्रादि श्राठ द्रव्यों में ही किसी द्रव्य-विशेष में शब्द का आश्रयत्व मान लें, तो क्या आपत्ति है ? बल्कि इसमें नवम द्रव्य आकाश की कल्पना नहीं करनी पड़ती, यह लाघव भी है। इसके उत्तर में नैयायिकों का कहना है कि शब्द स्पर्शवान् पृथ्वी स्त्रादि चार द्रव्यों का गुण नहीं हो सकता। इसमें कारण यही है कि अग्नि-संयोग जिसका श्रममवायी कारण न हो श्रीर श्रकाहण गुण्पूर्वक जिसका प्रत्य इ होता हो, इस प्रकार का गुगा स्पर्शवान् द्रव्य (पृथ्वी, जल, तेज ऋौर वायु ) का नहीं हो सकता। 'यथा सुखम्' यह दृष्टान्त है। तात्पर्यं यह है कि जिस प्रकार मुख का असमत्रायी कारण अग्नि-संयोग नहीं है श्रीर वह अकारण गुणपूर्वक **ऋौर प्रत्यत्त का निषय भी है, ऋतएव वह पृथिवी ऋ।दि स्पर्शवान् द्रव्य का गुण्** नहीं होता है। इसी प्रकार शब्द का भी असमवायी कारण अनि-संयोग नहीं होता श्रीर वह अकारण गुलपूर्वक श्रीर प्रत्यच् का विषय भी है, इसी कारण वह (शब्द मं) पृथ्वी आदि स्पर्शवान् द्रव्यों का गुण नहीं हो सकता। विभिन्न तर्क और अनुमान से पृथ्वी, जल, तेज और वायु इन स्वर्शवान् द्रव्यों का गुण शब्द नहीं होता। बाकी रहे-दिक, काल और मन। इनका भी शब्द गुण नहीं होता है।

इसका अनुमान प्रकार इस प्रकार है—शब्द (पत्त) दिक, काल और मन का गुण नहीं है (साध्य), विशेष गुण होने के कारण (हेतु), जो-जो विशेष गुण हैं, वे दिक् काल और मन के गुण नहीं होते (व्याप्त), रूप के समान गुण हैं, वे दिक् काल और मन के गुण नहीं होते (व्याप्त), रूप के समान (हम्रान्त)। तात्वर्य यह है कि जो विशेष गुण है, वह दिक, काल और मन का गुण नहीं होता। इसी प्रकार, शब्द भी विशेष गुण है, इसी कारण यह शब्द गुण नहीं होता। इसी प्रकार, शब्द भी विशेष गुण है, इसी कारण यह शब्द भी दिक, काज और मन का गुण नहीं हो सकता। अब शेष बचा आतमा, भी दिक, काज और मन का गुण नहीं हो सकता।

इसका अनुमान-प्रकार इस प्रकार है—शब्द पन्न) आतमा का गुण नहीं है (साध्य), बिहिरिन्द्रिय से प्राह्म होने के कारण (हेतु), जो-जो-बिहिरिन्द्रिय-प्राह्म हैं, वे आतमा के गुण नहीं हो सकते (व्याप्ता), रूप, रस आदि के समान (हश्यन्त)। मनोभिन्न इन्द्रिय का नाम बिहिरिन्द्रिय है। आतमा के गुण सुख-दुःख आदि केवल मन से ही एहीत होते हैं, बिहिरिन्द्रिय चन्नु आदि से नहीं। शब्द बिहिरिन्द्रिय क्षोत्र से एहीत होता है, इसी कारण वह आतमा का भी गुण नहीं हो सकता।

जर के श्रतुमान-प्रयोगों से यह विद्ध हो चुका है कि शब्द पृथित्री, जल श्रादि श्राठ द्रव्यों का गुरा नहीं हो सकता, श्रीर गुरा होने के कारण किसी द्रव्य का हो श्राश्रित होगा। इसिलए, यह मानना पड़िगा कि शब्द-रूप विशेष गुरा के श्राश्रय होने से इसका श्राश्रयी (गुर्गी) श्राकाश नवम द्रव्य के रूप में मानना ही पड़ेगा।

## श्राकाश-गुण शब्द नहीं

नैय यिकों की मान्यता के विषरीत मान्यता रखनेवालों का कहना है कि शब्द श्राकाश का गुरा नहीं है। यह स्पर्शव न् द्रव्य वायु का ही गुरा है। वायु के अवयवों में ही सूक्ष्म शब्द-कम से वायु में ही कारणा-गुरापूर्वक शब्दों की उत्ति होती है। इसलिए, स्पर्शवान् वायु का गुरा शब्द है, यह सिद्ध हो जाता है।

#### नैयायिक द्वारा खण्डन

शब्द को यदि वायु का गुण माना जायगा, तो उसके ग्रयावद् द्र ज्य भावी (अपने श्राश्रय-मात्रवृत्ति ) होने से अपने श्राश्रय के अतिरिक्त स्थल में उसकी उपलब्धि नहीं हो सकती। ताल्पर्य यह है कि पृथिवी, जल, तेज और वायु ये स्पर्शवान् द्रव्य हैं, इनके गुण गन्ध आदि हैं, ये आश्रय से अन्यत्र उपलब्ध नहीं होते। पृथिवी के गुण गन्ध की उपलब्धि जो जल और वायु में होती है, उसका कारण यह है कि उनमें स्थम पृथिवी परमाणु ही वर्त्त मान है, जिससे उसका गुण गन्ध की उपलब्धि होती है। इस स्थित में शब्द को यदि वायु का गुण मान लिया जाय, तो अपने श्राश्रय के अतिरिक्त स्थल में जो शब्द की उपलब्धि होती है, वह नहीं हो सकती। इस स्थित में पृथिवी में कड़कड़ा, जल में बुदबुद आदि शब्दों की उपलब्धि, जो सर्शनुभव और शास्त्र सिद्ध है, वह नहीं होनी चाहिए। इसलिए, शब्द को श्राकाश का ही गुण मानना स्रावश्यक है।

# उ ार्युक्त मत पर श्रापत्ति श्रीर परिहार

शब्द को वायु का परिणाम या गुण माननेवालों का कहना है कि यह नियम 'स्पर्शवान् द्रव्य का गुण आश्रय के अतिरिक्त स्थल में नहीं रहता', प्रत्यक्त-प्रमास्-विरुद्ध है, अतः अमान्य है। कारण यह है, प्रत्यक्त देखा जाता है कि पुर्णो कीं गन्ध वायु त्र्यौर जल में भी उपलब्ध होती है। पुष्पों के स्क्ष्म श्रवयव वायु में त्रा जाते हैं, यह मानना भी ठीक नहीं है; क्यों कि ऐसा मानने से पुष्पों के परिमाण में बघुता श्रा जानी चाहिए, जो नहीं त्राती। श्रवयवों से श्रवयवान्तर की उत्पत्ति भीं नहीं मानी जा सकती। इससे समुचित यही है कि अनन्त अवयवों की उत्पत्ति मानने की अपेद्धा स्वाश्रय के अतिरिक्त स्थल में भी उस शब्द की उपलब्धि मान लेनें में ही लाघव है। इस प्रकार, शब्द को वायु का गुए मान लेने में भी आश्रय से अन्यत्र उसकी उपलब्धि होने में कोई भी बाधा या आपत्ति नहीं है।

एक बात और भी है कि शब्द को ऋाकाश का गुण माननेवालों के मत में भी अन्य देशों में होनेवाले शब्दों की उपलब्वि अन्य देश में होती ही हैं। जैसे यहाकाश में होनेवाले शब्द की उपलब्धि कर्णशब्कुली से युक्त आकाश में होती ही है। इस अवस्था में 'स्वाश्रय से अन्यत्र शब्द की उपलब्ध नहीं होती है, यह नियम बाधित होने से श्रप्रामाणिक हो जाता हैं। इसलिए, शब्द को वायु के मुख् मानने में कोई आपत्ति नहीं है।

जो शब्द को त्राकाश का गुण मानते हैं, वे एक आपित और भी देते हैं कि द्रव्य की ग्राहक इन्द्रियों के ग्रह्म विशेष गुणों के त्राश्रय होना स्पर्शवान् द्रव्य (पृथिवी, जल, तेज श्रीर वायु) का स्वभाव है। जैसे, घट रूप द्रव्य का माहक चलु-इन्द्रिय है, इसलिए चलु ही स्वसंयुक्त समवाय-सम्बन्ध से रूप का भी ब्राह्क होता है ग्रौर उसके विशेष गुण रूप का ग्राध्य घट है, इसलिए श्रोत्रेन्द्रिय यदि वायु का गुण होती, तभी उसके विशेष गुण के माहक हो सकती थी। परन्तु, ऐसा होता नहीं। कारण यह है कि श्रोत्रेन्द्रिय का ग्राह्म गुण केवल शब्द-मात्र है, अर्थात् क्रीचेन्द्रिय केवत शब्द का ही प्रहण करती है, वायु का नहीं, इसलिए शब्द को स्पर्शवान् वायु का गुण् नहीं मान सकते।

#### मीमांसक का उत्तर

उपर्युक्त कथन पर मीमांसकों का कहना है कि यद्यपि त्विगिन्द्रिय से वायु का ग्रह्ण नहीं होता, परन्तु वायु के गुण स्पर्श का तो ग्रह्ण होता ही है। इसी वासना से उक्त नियम की कल्पना की गई है। इससे यह सिद्ध होता है कि एक का गुण अन्यत्र भी उपलब्ध होता है।

#### पतञ्जलि का मत

श्राकाश का गुण शब्द नहीं है, इसी श्रामित्राय से माध्यकार पतल्ला ने भी 'श्राकाशदेशः शब्दः'—श्राकाश-देश ही शब्द है, यही कहा है, 'श्राकाशगुणः शब्दः' नहीं। श्राकाश-देश को शब्द कहकर भाष्यकार ने स्पष्ट स्चित किया है कि शब्द श्राकाश का गुण नहीं है। इस स्थिति में शब्द श्राकाश का गुण सिद्ध नहीं होता, तो श्राकाश की सिद्ध शब्द के गुणी होने से जो सिद्ध की जाती है, यह नैयायिकों का कहना शुक्त नहीं है। इस प्रकार, जब श्राकाश किसी प्रकार भी द्रव्यान्तर सिद्ध नहीं होता, तब पुनः शब्द का श्रसत् वस्तु का गुण होना कैसे सिद्ध हो सकता है ?

#### धाकाश-साधन

नैयायिकों का कहना है कि आकाश की सिद्धि न होने पर ही आकाश की अवत् कहा जा सकता है, परन्तु सकल समिष्ट के आधार होने के कारण आकाश की सिद्धि में कोई प्रतिबन्ध नहीं है। जिस प्रकार नद्धत्र आदिकों का आधार आकाश सिद्ध होता है, उसी प्रकार पृथिबी पर रहनेबाले सकल पदार्थों का भी मुख्य आधार आकाश ही होता है। यह मानी हुई बात है कि जितने सावया पदार्थ संसार में प्रसिद्ध हैं, उन सबकी अपने द्वारा विआन्ति परमाणु में ही हे ती हैं, और परमाणुओं का आधार आकाश ही होता है। इस्लिए, घट, पट आदि सकल पदार्थों का मुख्य आधार आकाश ही है। श्राकाश को मुख्य आधार इसलिए कहा जाता है कि सकन संयोगी पदार्थों में विद्यमान रहनेवाली आधारशक्ति का उपजीब्य (कारण) आकाश ही है। इसी अभिप्राय से मत्तृ हिर ने वाक्यपदीय में कहा है—

श्वकाश एव केषाञ्चिद्देशभेद प्रकल्पनात् । श्राधारशक्तिः प्रथमा सर्वसंयोगिनामयम् ॥ इत्मत्रेति भावानामभावान च्च कल्पते । व्यपदेशस्तमाकाशनिमित्तं तु प्रचत्तते ॥ कालात् क्रियाः विभव्यन्ते त्राकाशात् सर्वमूर्त्तयः । एतावानेव भेदोऽयमभेदोपनिबन्धनः ॥ इनका अर्थ यह है, किसी-किसी के मत में यह आकाश ही समस्त संयोगी पदार्थों का प्रथम, अर्थात् मुख्य आधारशक्ति है।

यह वस्तु यहाँ है, यह वस्तु यहाँ नहीं है, इस प्रकार का व्यवदेश, ऋर्थात् व्यवहार जो लोक में प्रसिद्ध है उसका निमित्त आकाश को ही वृद्धलोग बताते हैं।

काल से ही किया का विभाग होता है, और आकाश से समस्त मूर्त पदार्थों का विभाग होता है। इन दोनों (काल और आकाश) में भेद व्यावहारिक ही है। यह व्यावहारिक भेद भी अभेदोपनिबन्धन, अर्थात् भेद-रहित अद्वितीय ब्रह्म-प्रयुक्त ही है। कारिकाओं का शब्दार्थ यही है। तात्पर्य यह है—

यह नक्षत्र यहाँ है, यह यहाँ नहीं है, इस प्रकार नक्षत्रों के भाव त्रीर श्रभाव रूप का व्यवहार, जो लोक में सर्वानुभवसिद्ध है, इसका श्राधार पृथिवी श्रादि निर्दिष्ट वस्तुत्रों में कोई भी नहीं हो सकता, श्रीर निराधार किसी भी वस्तु की कल्पना भी श्रासम्भव ही है। इस अवस्था में उक्त व्यवहार का श्राधार श्राकाश तत्त्व मानना ही होगा। यहाँ पत्ती है, इस प्रकार का व्यवहार भी आकाश को आधार मानने पर ही सिद्ध हो सकता है। एक बात और भी द्रष्टव्य है। वस्तु दो प्रकार ही है-सिद्ध-स्वरूप श्रीर साध्य-स्वरूप। सिद्ध-स्वरूप वस्तुश्री का आधार आकाश है और साध्य-स्वरूप वस्तुओं का आधार काल; क्योंकि वे अभी सिद्ध नहीं हैं। इसी अभिप्राय से मत् इिर ने कहा है— कालात् किया विभज्यन्ते आकाशात् सर्वमूर्त्य इत्यादि । अर्थात्, काल ही आधार होने के कारण किया का विभाजक (भेदक) होता है, श्रीर श्राकाश श्राधार होने के कारण सकल मूर्त पदार्थीं का विभाजक होता है। श्राकाश श्रीर काल वस्तुतः श्रभिन्न पदार्थ हैं, केवल इनमें अभेदोपनिबन्धन व्यावहारिक भेद प्रतीत होता है, अर्थात श्राकाश श्रीर काल ये दोनों ब्रह्म से श्रतिरिक्त नहीं हैं, श्रिपतु श्रिमिन्न हैं, केवल उपाधि के भेद से व्यावहारिक भेद भासित होता है। इसीलिए, दीधितिकार ने 'लिखा है--'दिकाली नेश्वरादितिरिच्येते, मानाभावात्': दिक् और काल ईस्तर से भिन्न नहीं हैं; क्यों कि इसमें कोई प्रमाण नहीं है।

ऊपर के सन्दर्भ का निष्कर्ष यही है कि सकल पदार्थों की आधारशक्ति का आश्रय आकाश ही है। पृथिवी आदि का भी परमागुओं के द्वारा आकाश ही आधार होता है। पूर्व की कारिकाओं में ईश्वर के साथ आकाश और काल को अभिने बनाया गया है, इससे आकाश के नवम द्रव्य होने में कोई बाधा नहीं उपस्थित होती और उसे सबका आधार होना भी सिद्ध हो जाता है। इस स्थिति में सबके अन्तर्गत शब्द के भी होने से आकाश का गुण (एकदेश) होना सिद्ध ही है। शब्द के आकाश का गुण होने से ही प्राकाश-रूप अंतिन्द्रय से उसका अहण भी होता है। कारण यह है कि जिस इन्द्रिय की जिस भूत से उत्पत्ति होती है, ससी भूत का गुण वह इन्द्रिय ग्रहण करती है। इस प्रकार, आकाश तथा उसका गुण शब्द है, यह सिद्ध हो जाता है।

## इन्द्रियों के ब्राहं कारिकत्व श्रीर परमाणु-परिणामत्वतथा प्राप्य-प्रकाशकारित्व का विवेचन

पहले श्रोत-इन्द्रिय को श्राकाश का परिणाम बताया गया है। परन्त बौद्ध लोग श्रोत्र को श्राकाश का परिणाम नहीं मानते। उनका कहना है कि कर्णगोलक ही श्रोत है श्रोर नेत्रगोलक ही चलु है, श्रोर वह श्रप्राप्यकारी है। इसके विपरीत नैयायिक इन्द्रियों को प्राप्य प्रकाशकारी मानते हैं। इसका तात्पर्य है, इन्द्रियों का विपयपदेश में जाकर वस्तु को प्रकाशित करना। श्रर्थात, इन्द्रियाँ श्रपने देश (श्रिष्टिश्वान) में रहकर ही वस्तु को प्रकाशित नहीं करती हैं, किन्तु विषयदेश में जाकर ही वस्तु श्रों को प्रकाशित करती हैं। नैयायिकों का यह मत बौद्धों को मान्य नहीं है। इनका श्राचेप यह है कि यदि इन्द्रियों का विषय-देश में जाना मान लें, तो श्रपने परिमाण से श्रिष्टक परिमाणवाले पदार्थों को वे प्रहण नहीं कर सकती हैं।

जिस प्रकार परशु श्रदि हथियारों से काटने योग्य वृद्ध को नहरनी (नख काटने का श्रीजार) से नहीं काट सकते, उसी प्रकार पर्वत श्रादि विशाल वस्तुश्रों का ग्रहण परमाणु-स्वरूप चलु-इन्द्रिय नहीं कर सकती। इसिलए इन्द्रियों को श्रमाप्यकारों ही मानना चाहिए प्राप्य प्रकाशकारी नहीं। एक बात श्रीर है कि यदि इन्द्रियों को प्राप्यकारी, श्रर्थात् विषय-प्रदेश में जाकर वस्तुश्रों को प्रकाशित करना स्वभाव मान लें, तो वृद्ध की शाखाश्रों से ढके हुए चन्द्रमा श्रीर शाखा का एक काल में जो ग्रहण होता है, वह नहीं हो सकता। कारण यह है कि जिस काल में चन्द्रमा के पास इन्द्रिय जायगी, उस काल में शाखा से उसका सम्बन्ध नहीं रहेगा। इस स्थिति में चन्द्रमा श्रीर शाखा का एक काल में प्रत्यन्ध नहीं हो सकता। इसलए, श्रप्राप्य-प्रकाशकारी होने से गोलक को ही चलु मान लेजा श्रावर्यक है।

परन्तु, श्रन्य दार्शनिक गोलक को चत्तु नहीं मानते। उनका कहना है कि ये गोलक श्रादि तो इन्द्रियों के श्रिष्ठान-मात्र है, इन्द्रिय नहीं। इन्द्रियाँ तो प्रत्यत्त देखे जानेवाले श्रिष्ठानों के श्रिष्ठान-मात्र है, इन्द्रिय नहीं। इन्द्रियाँ तो प्रत्यत्त देखे जानेवाले श्रिष्ठानों के श्रितिक्त परम स्क्ष्म, श्रतीन्द्रिय पदार्थ हैं। इनका किसी भी इन्द्रिय से ज्ञान नहीं होता। ये विषय-प्रदेश में जाकर ही विषय को प्रकाशित करती हैं। बौद्धों का कहना है कि इन्द्रियों को प्राप्यकारी मानने पर वे श्रपने परिमाण से श्रिष्ठक परिमाणवाली वस्तु को ग्रहण नहीं कर सकतीं, यह युक्त नहीं हैं। कारण यह है कि चत्तु-इन्द्रिय के तैजस होने के कारण प्रदीप की कलिका के समान गेलक से निकलते हुए चत्तु का भी श्रग्रमाग उत्तरोत्तर वर्द्ध मान ही रहता है, इसिलए बड़ी-से-बड़ी वस्तुश्रों का ग्रहण करना उसका स्वमाव ही हैं। इसिलए, प्राप्यकारी होने के कारण गोलक के श्रितिरिक्त ही चत्तु है, यह सिद्ध हो जाता है। इस प्रकार, श्रोत्र-इन्द्रिय भी श्रपने श्रिष्ठान कर्णगोलक के श्रितिरिक्त ही हो। इसी प्रकार प्रत्येक इन्द्रिय श्रपने श्रिष्ठान के श्रितिरिक्त ही है।

# इन्द्रियों का ग्राहंकारिकत्व श्रीर भौतिकत्व

सांख्यों के मत में इन्द्रियाँ आहं कारिक, अर्थात् आहं कार के परिणाम हैं। श्रोत्र आदि इन्द्रियाँ आकाशादि भूतों के परिणाम हैं, ऐसा नैयायिक मानते हैं, पर सांख्य नहीं। इनका कथन है कि श्रोत्र-इन्द्रिय को यदि आकाश माना जाय, तब तो आकाश के स्थि होने के कारण रोग आदि से उसका नाश जो देखा जाता है, वह नहीं हो सकता। इस प्रकार, किसी का भी विधिर होना असम्भव हो जायगा।

इसपर इन्द्रियों को भौतिक माननेवालों का कहना है कि इम केवल निर्विशेष त्राकाश को ही ओत्रेन्द्रिय नहीं मानते, किन्तु एक खास धर्मविशेष-विशिष्ट त्राकाश को ओत्रेन्द्रिय मानते हैं। इस ग्रवस्था में उस धर्मविशेष (भूत-विकार-विशेष) का रोग त्रादि से श्रिभिमव और त्रीषध त्रादि से पुनः उसका उद्मव होना सम्भव है, श्रसम्भव नहीं।

इसपर सांख्यों का कहना है कि धर्मविशेष-विशिष्ट आकाश में श्रोत्रेन्द्रिय की कल्पना करने की अप्रेच्चा विशेषणीभूत आहं कारिक धर्ममात्र में ही श्रोत्रेन्द्रिय की कल्पना करने में लाघव है। उस आहं ककारिक धर्म-विशेष का अधिष्ठान की कल्पना करने में लाघव है। उस आहं ककारिक धर्म-विशेष का श्रीधष्ठान आकाश ही है। इस धर्मीभूत आकाशरूप अधिष्ठान में आहं कारिक धर्मविशेष को ही श्रोत्रेन्द्रिय मानना युक्त प्रतीत होता है। इसी प्रकार, पृथ्वी-रूप अधिष्ठान में को ही श्रोत्रेन्द्रिय मानना युक्त प्रतीत होता है। इसी प्रकार, पृथ्वी-रूप अधिष्ठान में आहं कारिक धर्म-आहं कारिक धर्म-विशेष को बागोन्द्रिय, जलरूप अधिष्ठान में आहं कारिक धर्म-

विशेष को रसनेन्द्रिय, तेजोरूप अधिष्ठान में आहं कारिक धर्मविशेष को च चुरिन्द्रिय श्रोर वायुरूप अधिष्ठान में आहं कारिक धर्मविशेष को त्विगिन्द्रिय मानना ही समुचित है। यही सांख्यों का सिद्धान्त है।

श्राहङ्कारिक होने के कारण ही योगियों की इन्द्रियाँ श्रित दूरदेशस्थ विषयों के ग्रहण करने में समर्थ होती हैं। इन्द्रियों को यदि भौतिक विकार मानें, तब तें भूतों का उतनी दूर जाना श्रशक्य होने से दूरस्थ विषयों का ज्ञान होना श्राममात्र हो जायगा। श्रहंकार तो श्रान्तःकरण (बुद्धि) का ही परिणाम है, इसिल्ए उसका श्रातदूर देश तक जाना सर्वानुभवसिद्ध होने से सर्वसम्मत है। इसिल्ए, श्रहङ्कार के धर्मविशेष-रूप इन्द्रियों का भी श्रापनो प्रकृति-वृत्ति धर्मों का श्राममात्र करना समुचित ही है।

एक बात और भी समक्त लेनी चाहिए। जिस प्रकार इन्द्रियों के अधिष्ठान तत्-तत् भूत हैं, उसी प्रकार इन्द्रियों से अहा तत्-तद् भूत गुणों का भी अधिष्ठान वे भूत ही हैं। जैने, बाणेन्द्रिय का अधिष्ठान पृथ्नी हैं, उसी प्रकार बाणेन्द्रिय-बाह्य गुण गन्ध का भी अधिष्ठान पृथिवी ही हैं। इसी कारण ओबेन्द्रिय के अधिष्ठान आकाश का गुण शब्द ओबेन्द्रिय से ही बाह्य होता है। इस लए, शब्द आकाश का ही गुण है, वायु का नहीं, यह भी सिद्ध हो जाता है।

यहाँ यह सन्देह होता है कि इन्द्रियों का सम्बन्ध तो अपने अधिष्ठानभूतों के ही साथ है, उनके गुण, गन्ध आदि के साथ नहीं, इस स्थित में इन्द्रियों से असम्बद्ध गन्धादि गुणों का प्रत्यज्ञ किस प्रकार हो सकता है ? इसका उत्तर यह है कि यद्यपि इन्द्रिय और गुणों के साथ समनाय आदि सम्बन्ध नहीं है, तथापि समानाधिकरण सम्बन्ध तो दोनों का है ही, इसिलए समान अधिकरण होने के कारण गन्धादि गुणों के भी प्रत्यज्ञ होने में कोई बाधक नहीं है। ताट्य यह है कि जिस पृथिवी में गन्ध गुण रहता है, उसी में बाणेन्द्रिय भी रहती है; क्योंकि बाणेन्द्रिय का अधिष्ठान पृथिवी ही है। इसिलए बाण और गन्ध दोनों का अधिकरण एक होने से तत् तत् इन्द्रियों से गन्धादि गुणों का भी प्रत्यज्ञ होता ही है।

इनके मत में इन्द्रियों की उत्पत्ति मानी जाती है, श्रीर उत्पत्तिशील पदार्थ व्यापक नहीं होते। इस स्थिति में दूरस्य शब्दों का जो प्रह्ण होता है, वह नहीं हो सकता। इसीलिए इन्द्रियों को श्राह कारिक माना जाता है। श्राह कारिक मानने पर ही श्रन्त करण (चित्) इन्द्रियों के द्वारा विषय-प्रदेश में जाकर विषयों का प्रह्ण करता है। श्रथवा श्रोत्रेन्द्रिय ही विषय-देश में जाकर विषयों का प्रह्ण

करती है। एक बात श्रोर भी समम लेनी चाहिए कि विषयदेश में जानेवाली इन्द्रियाँ चित् से सहकृत ही विषयदेश में जाती हैं। तार्किकों के मत में मन भी ज्ञान का हेतु माना गया है। इसिलए, मन से संयुक्त ही श्रोत्र श्रादि इन्द्रियाँ शब्दादि विषय प्रदेश में जाकर विषयों का ग्रहण करती हैं। श्रोत्रादि इन्द्रियों का विषय-देश में जाना यदि न मानें, तो 'ग्रामान्तरे शब्दः श्र्यते'--दूसरे गाँव में शब्द सुना जाता है, इस प्रकार की जो प्रतीति होती है, वह नहीं हो सकती।

### इन्द्रियों की परमाणुस्वरूपता

इन्द्रियों को स्राह कारिक नहीं मानने पर भी उन्हें परमाणु-स्वरूप तो मानना ही पड़ेगा। इस स्थित में परमानु-स्वरूप श्रोत्र-इन्द्रिय ही गोलक से बाहर शब्द-प्रदेश में जाकर शब्द को सहण करती है, यही मानना समुचित होगा। वीचितर गन्याय से श्रेत्रदेश में स्राये हुए शब्दों को श्रोत्रेन्द्रिय प्रहण करती है, यह मानना समुचित नहीं प्रतीत होता। कारण यह है कि मेरी का शब्द सुन रहा हूँ, शंख का शब्द सुन रहा हूँ, मृदङ्ग का शब्द सुन रहा हूँ इत्यादि वाद्य-विशेष की जो प्रतीत होती है, वह विषय-देश में श्रोत्रेन्द्रिय के गये विना सम्भव नहीं है। क्योंकि, शंव स्त्रादि वाद्य तो श्रोत्रदेश में नहीं जाते, इस स्रवस्था में वाद्यविशेष का ज्ञान होना दुर्वर ही है। इस ज्ञान को श्रम मानने में भी कोई प्रभाण नहीं है। इससे यह सिद्ध होता है कि सांख्यों के मत में स्त्राह कारिक होने से इन्द्रियाँ ही विषय-प्रदेश में जाकर विषयों को प्रहण करती हैं स्त्रीर तार्किकों के मत में भी इन्द्रयों के परमाणु-स्वरूप होने से विषय-प्रदेश में जाकर ही वे विषयों को प्रकाशित करती हैं। यही इन्द्रयों का प्राप्य-प्रकाशकारित्व है।

### इन्द्रियों के सम्बन्ध में तार्किकों का मत

तार्किकों का कहना है कि इन्द्रियाँ किसी प्रकार भी आहंकारिक (आहंकार के परिखाम) नहीं हो सकती हैं। कारण यह है कि इन्द्रियों को आहं कार का परिखाम मान लेने पर भी उनके अधिष्ठान का नियमन होना दुर्वच हो जाता है। तात्पर्य यह है कि इन्द्रियों का तत्-तत् भूतों के शब्दादि विशेष गुणों का अहण करना यह है कि इन्द्रियों का तत्-तत् भूतों के शब्दादि विशेष गुणों का अहण करना स्वभाव या नियम है। इसीलिए, सांख्यों ने भी इन्द्रियों का अधिष्ठान (आअय) भूतों को ही माना है। यह इसलिए कि शब्दादि विषयों के साथ इन्द्रियों का भूतों को ही माना है। यह इसलिए कि शब्दादि विषयों के साथ इन्द्रियों का सम्बात् कोई सम्बंध न होने पर भी अधिष्ठानभूत भूतादि के द्वारा समानाधिकरण-सम्बन्ध होने से गन्धादि गुणों का प्रत्यन्न होता है।

जिन त्राकाशादि भूतों में त्रहंकार का श्रोत्रादि इन्द्रियों के रूप में परिणाम होता है, वे ही त्राकाशादि भूत शब्द त्रादि गुणों के भी त्रिधिष्ठान (त्राश्रय) हैं। इसलिए, इन्द्रिय त्रीर गुणों का समान (एक) त्राधिकरण होना मानकर विषयों का त्रहण-नियम किसी प्रकार माना जाता है। परन्तु, यह युक्त नहीं प्रतीत होता। कारण यह है कि सांख्यों के मत में शब्द, स्पशं, रस त्रीर गन्ध, इन पञ्च तन्मात्रात्रों की उत्पत्ति त्रहङ्कार से ही मानी गई है। इस प्रवस्था में श्रोत्र-इन्द्रिय केवल शब्द को ही प्रहण करे, गन्ध त्रादि को नहीं, यह क्यों? जिस प्रकार त्राहं कारिक श्रोत्र-इन्द्रिय त्रहं कार से उत्पन्न शब्द को ग्रहण करती है, उसी प्रकार त्राहं कार से ही उत्पन्न गन्धादि को भी ग्रहण करना चाहिए। परन्तु, ऐसा होता नहीं।

### इन्द्रियों की भौतिकता

जब इन्द्रियों के. भौतिक मानते हैं, तब तो जिन भूतों से जो इन्द्रिय उत्पन्न होती है, वह इन्द्रिय उसी भूत-विशेष के गुण का ग्राहक होती है, इस नियम से इन्द्रियों के शिषय-ग्रइण का नियम सम्यक् उपपन्न हो जाता है, इसिलिए इन्द्रियों को भौतिक मानना ही युक्त प्रतीत होना है, श्राइ कारिक नहीं। इसी श्रिभिप्राय से दर्शनसिद्धान्तमञ्जूता में लिखा गया है—

> यस्य भूतविशेषस्य गुर्णं गृह् साति यत् पुनः। इन्द्रियं तत्तदीयं हि प्रोच्यते शास्त्रवित्तमेः।।

त्रर्थात्, जो इन्द्रिय जिस भूत-विशेष के गुण का ब्राहक होती है, वह इन्द्रिय उसी भूत-विशेष का परिणाम है, ऐसा शास्त्र मर्मजों का कहना है।

# अणु में सर्वशिकिमत्ता, सर्वव्यापकता

िस्सी त्राचार्य का मत है कि त्राग्ण सर्वशक्तिमान् त्रीर सर्वन्यापक होता है। सर्वन्यापक होने के कारण ही त्राकाश, वायु, तेज, जल त्रीर पृथिवी के परमाणुत्रों का विषयदेश-पर्यन्त इन्द्रियों के तत्तद् विषयों के उन्मुख होने पर तत्तत् इन्द्रियों के रूप में परमाणुत्रों का ही परिणाम होता है। इसिलिए, तत्-तत् देशो में विषयों का प्रत्यज्ञ होना भी विरुद्ध नहीं होता।

इन्द्रियों को परमाणु-स्वरूप मानने में ग्राविश्वकृष्ट वस्तुत्रों का भी प्रत्यक्त होना चाहिए; क्योंकि परमाणुत्रों के सर्वव्यापी होने के कारण सर्वदा सब जगह इन्द्रिय-रूप से उसका परिणाम होता रहेगा। यह कथन युक्तिसह नहीं है। कारण कि उन चन्नु स्रादि इन्तियों के शब्दादि विषयों के उन्मुख होने पर ही तत्तत् इन्द्रियों के रूप में उनका परिणाम होता है, स्रन्यथा नहीं । ताल्पर्य यह है कि विषयदेश ही परमाणुस्रों का इन्द्रिय-रूप से परिणाम होता है ।

स्रब यह विचारना है कि इन्द्रियों को स्राहं कारिक या भौतिक दोनों के माननेवालों के मत में शब्द के स्राकाश का गुण होने में किसी को भी कोई स्रापित नहीं है, स्रथांत दोनों का ऐकमत्य है। परन्तु, इन दोनों के मत में वाचक (शब्द) सावयव, स्रनेक स्रीर स्रिनत्य सिद्ध होता है। इनके स्रितिरक्त वैयाकरण स्रीर मीमांसकों के मत में एक, नित्य स्रीर निरवयव माना गया है। यद्यपि मीमांसक स्रीर वैयाकरण इन दोनों के मत में शब्द नित्य माने गये हैं, परन्तु इनमें भी शब्द के स्वरूप के विषय में बहुत मतभेद है। मीमांसकों का कहना है कि जिसका श्रावण प्रत्यक्त होता है, वही वर्णात्मक शब्द नित्य स्रीर स्रवण्ड है। परन्तु, वैयाकणों के मत में ये वर्णात्मक शब्द नित्य स्रीर स्रवण्ड नहीं हैं, स्रिपतु इनके स्रितिरक्त स्रीर इन्हीं ध्वन्यात्मक वर्णों से स्रिभिव्यक्त निरवयव स्कोट को ही शब्द माना गया है। ये वर्णात्मक वैवरी ध्वनि तो केवज उस स्कोट का स्रिभिव्यक्षक-मात्र है, स्रीर स्रिनित्य है।

# स्फोट का एकत्व-समर्थन और सांख्यादि मतों का निराकरण

शब्दों के एक मानने में दूरवर्तित्व का अनुभव अनुपपन नहीं होता। दूर पर होने वाले शब्द और पास में होनेवाले शब्दों में भी दूरवर्तित्व और पाश्वर्तित्व का अनुभव सिद्ध ही है, क्यों कि भिन्न-भिन्न देश में होनेवाली अभिव्यक्तिवाले शब्दों का ही श्रोत्रदेश में अनुभव होता है। ताल्पर्य यह है कि अभिव्यक्ति ही दूर देश को व्याप्त करती है। इसलिए, जिस देश में उसकी अभिव्यक्ति होगी, उसी देश में उसका अनुभव भी होगा, इसलिए शब्द को एक मानने में किसी प्रकार का विरोध नहीं होता।

### शब्द के एकत्व में शङ्का

शब्द को यदि एक माना जाय, तब तो उस शब्द में जाति (स'मान्य) का लच्चण घटित नहीं होता । जाति का लच्चण है 'नित्यत्वे सित अनेकसमवेतत्वम्', अर्थात् जो नित्य होते हुए अनेक में समवाय-सम्बन्ध से रहता हो, वही जाति है। अर्थात् जो नित्य होते हुए अनेक में समवाय-सम्बन्ध से रहता हो, वही जाति है। यह जाति का लच्चण शब्दत्व में नहीं घटता; क्योंकि शब्द एक है, अनेक नहीं। यह जाति का लच्चण शब्दत्व में नहीं घटता; क्योंकि शब्द एक है, अनेक नहीं। इस हमलिए अनेकवृत्ति नहीं होने से शब्दत्व-जाति की सिद्ध नहीं होती। इस हमलिए अनेकवृत्ति नहीं होने से शब्दत्व-जाति का भाष्य असङ्गत हो जाता है। स्थिति में 'आकृतिग्रहणात् सिद्धम्' यह पतञ्जित का भाष्य असङ्गत हो जाता है।

इस वार्त्तिक में आकृति शब्द का अर्थ जाति ही है। इस प्रकार, शब्दत्व-जाति की सिद्धि के लिए शब्द को अनेक मानना आवश्यक हो जाता है।

#### शङ्का का समाधान

जिस प्रकार आवाश के एक होने पर भी घट आदि उपाधि के भेद से घटाकाश, मठाकाश इत्यादि अनेक प्रकार का व्यवादार होता है, और एक ही चेतन पदार्थ का माया, अविद्या आदि उपाधियों के भेद से जीव, ईश्वर, प्राज्ञ आदि अने क प्रकार का श्रीपाधिक मेद माना जाता है, उसी प्रकार शब्द के एक होने पर भी वर्णं श्रादि उपाधियाँ लगने से उसमें भेद प्रतीत होता है। इसी लोकशास्त्र-सम्मत श्रीपाधिक भेद को मानकर 'श्राकृतिग्रहणात् सिद्धम्' ऐसा भाष्यकार ने कहा है। वास्तव में तो भाष्यकर के मत में भी जाति मानना अभीष्ट नहीं है, इसीलिए इस उत्तर से ऋसन्तुष्ट होकर स्वयं भाष्यकार ने ही दूसरा उत्तर दिया है— 'रूपसामान्याद्वा सिद्धम्'। इसका तास्तर्य है-शरीर के अवयवों के सन्निवेश (संगठन) विशेष का नाम रूप है। उस रू।, अर्थात् अवयवों के संगठन-विशेष के एक सा द्वोने के कारण सिद्ध हो जाता है। उक्त वार्तिक कायदी तालर्य है। गो व्यक्ति (गाय) को ही लीजिए, कोई दुवली-पतली है, कोई मोटी है, कोई बड़ी है, कोई छोटी, कोई नाटो है, कोई लम्बे आकार की है। इस प्रकार, गो न्यक्ति के परस्पर विभिन्न प्रकार के होते हुए भी अवयवों के सन्निवेश (संगठन-विशेष) के एक समान होने के कारण ही यह गाय है, यह भी गाय है, वह भी गाय है इत्यादि रूप के साहश्य से ही एकाकार व्यवहार होता है। उसी प्रकार अकारादि वर्णं व्यक्तियों के परस्पर विभिन्न प्रकार के होने पर भी रूप के साहश्य से एकाकार व्यवहार होता है।

### स्रकारादि वर्णों के एकत्वानेकत्व का विवेचन

'श्र इ उ ण्' सूत्र के भाष्य में श्रकारादि वर्ण प्रत्येक एक हैं श्रथवा श्रनेक, इस शक्का के समाधान के बाद 'एकत्वादकारस्य सिद्धम्' इस वार्त्तिक से वर्षों के एकत्व-पद्ध का ही समर्थन भाष्यकार ने किया है। इसके बाद भी श्रनेकत्ववादी के मत के समर्थक श्रन्तिम वार्त्तिक लिखते हैं—'श्रान्यभाष्यन्तु कालशब्दव्यवायात्।' नानात्ववादी के दिख ये गये दोषों के परिहार होने पर भी तर्क के बल से वर्णों के नानात्व-साधन करने के लिए इस वार्त्तिक का उल्लेख है। इसका ताल्पर्य यह है कि श्रकार व्यक्ति का श्रान्यभाव, श्रर्थात् श्रन्यत्व (भिन्नता) है, यह प्रतिज्ञावाक्य है। श्रिकार, व्यक्ति भिन्न-भिन्न श्रनेक हैं। इसमें हेतु है काल श्रीर शब्द का व्यवधान।

तालार्य यह है कि व्यवधान किन्हों दो वस्तुत्रों के बीच में ही होता है, एक में नहीं। इस स्थित में जहाँ काल ग्रीर शब्द दोनों का व्यवधान रहेगा, उसको भिन्न श्रवश्य माना जायगा। सिन्ध नहीं करने पर ग्र इ उ में काल का व्यवधान देखा जाता है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि काल ग्रीर शब्द का जहाँ व्यवधान होता है, वहाँ भेद अवश्य है। श्र ग्रीर इ दोनों में भेद है, इसीलिए हिर में ह में श्र श्रीर र में इ इन दोनों के बीच र का व्यवधान है। इनीलिए, श्र व्यक्ति से इ व्यक्ति भिन्न माना जाता है। इसी प्रकार, हित में द में श्र श्रीर त में इ व्यक्ति भिन्न हैं, इसीलिए दोनों के बीच त का व्यवधान है। एक में किसी का व्यवधान नहीं होता। जैसे केवल श्र में किसी का व्यवधान नहीं होता। जैसे केवल श्र में किसी का व्यवधान नहीं है, केवल श्र का ही उच्चारण होता है। परन्तु दर्गड + श्रम्भ, यहाँ एड में श्रकार श्रीर श्रम्भ के पहला श्र में काल का व्यवधान है, श्रीर दर्गड में दो श्रकार हैं एक द में श्रीर दूसरा ड में। यहाँ दोनों श्रकार के बीच ए श्रीर ड का व्यवधान है। इसी प्रकार, गिरि में दोनों इकार के बीच र का व्यवधान है। इस प्रकार काल श्रीर शब्द के व्यवाय (व्यवधान) होने से स्पष्ट सिद्ध होता है कि श्रकार, इकार श्रादि प्रत्येक वर्ण भिन्न भिन्न श्रमेक हैं।

वणों के अनेक होने में दूसरा कारण यह है— 'युगपच देशपृथक् व्वदर्शनात'; एक काल में पृथक् पृथक् देखे जाने से स्पष्ट सिद्ध होता है कि वर्ण अनेक हैं । यहाँ देश शब्द का अर्थ अर्था आदि शब्दों का अर्थ समका जाता है। यह वार्त्तिक इस बात का भी निषेध करता है कि वर्ण व्यापक हैं। कारण यह है कि वस्तु का पृथक् पृथक् रहना व्यापकत्व का बाधक होता है। व्यापक का अर्थ ही है सर्वदा सर्वत्र रहना, और जो पृथक् पृथक् रहेगा, उसका सब जगह रहना नहीं बन सकता है। इन भाष्य वार्तिकों से वर्णों के अनेक होने में ही कारण बताये गये हैं एक काल का व्यवधान होना, दूसरा शब्द का व्यवधान होना और तीसरा एक काल में पृथक् पृथक् देखा जाना। इन तेनों कारणों से सिद्ध होता है कि वर्ण अनेक, अनित्य तथा अव्यापक, अर्थात् परिच्छित्र हैं।

### वर्णों में ग्रने कत्व का खण्डन : एकत्व का समर्थन

ऊपर प्रतिपादित वर्णों में श्रनेकस्य के विरोध में एकत्व समर्थन के लिए भाष्यकार वार्तिक लिखते हैं — 'यदि पुनिरमे वर्णाः शकुनिवत् म्युः', श्रथांत् ये वर्ण शकुनि (पद्यो) के समान हों ? तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार शकुनि श्राशुगामी होने के कारण श्रागे से उड़ा हुश्रा पीछे देखा जाता है, उसी प्रकार द में देखा गया श्रकार ही एड में जाकर देखा जाता है। इसका रहस्य है कि वर्णों की श्रमिष्मञ्जक भवियों में काल श्रीर शब्द का व्यवधान होता है, श्रिमव्यङ्ग्य स्कोटात्मक वर्णों

में नहीं। स्कोटात्मक वर्ण तो नित्य, विभु श्रोर एक हैं। यही वर्णस्कोटवादी का मत है। वर्णों के एक, विभु श्रोर नित्य मानने पर सर्वत्र सर्वदा उसकी उपलब्धि नहों होती; क्यों कि वर्णों के नित्य होने पर भी उनके श्रभिव्यञ्जक ध्वनिस्थल में ही होती है, श्रन्यत्र नहीं। दूसरे शब्दों में कहा जायगा कि श्रभिव्यञ्जक ध्वनि के सन्तियान में ही वर्णों की श्रभिव्यक्ति होती है, श्रस्तियान में नहीं।

#### अनेकत्ववादी के आक्षेप का उत्तर

वर्णस्कोटवादी के उक्त श्रिमिप्राय को न समक्तर वर्णी के अनेकत्वादी का कहना है कि इस प्रकार वर्णों को शकुनि के समान श्राशुगामी मानने से वर्णों का क्रूटस्थ होना सिद्ध नहीं होता, बल्कि वे अनित्य होने लगेंगे। यदि द में देखा गया अकार एड में चला जाय, तब तो गमनशील होने से वह कूटस्थ नहीं होता, और वर्णों का क्टस्थ होना श्रापका परम सिद्धान्त है। भाष्यकार ने स्वयं लिखा है— 'क्टस्थैरिवचालिभिर्देग्रैमिवितव्यमनपायोपजनविकारिभिः।' श्रिथांत्, वर्णों को अपाय (नाश) श्रीर उपजन (श्रागम)—विकार से रहित क्टस्थ नित्य होना चाहिए।

व्यक्तिस्तोटवादी के मत में दोष दिखाते हुए जातिस्तेटवादी कहते हैं कि जाति ( सामन्य ) एक श्रीर नित्य है, व्यक्ति श्रमन्त श्रीर श्रमित्य । श्राप ( व्यक्तिस्तेटवादी ) तो जाति मानते नहीं; क्योंकि श्रापके मत में व्यक्ति को ही एक श्रीर नित्यत्व युक्त नहीं होता । कारण यह है कि दण्ड में एक श्रकार उदात्त श्रीर एक श्रनुदात्त है । इस प्रकार एक वस्तु में विरुद्ध दो धर्म रह नहीं सकते । यदि एक ही श्र व्यक्ति स्तान्त्व का परित्याग कर श्रनुदात्त, या श्रनुदात्तव का परित्याग कर उदात्त हो गया, ऐसा मान लें, तब तो रूपान्तर का परिग्रह करने से वह श्रनित्य होने लगेगा । इसिलिए, वर्णों को श्रनित्य मानना ही युक्त प्रतीत होता है । इस स्थिति में 'सोऽयं गकारः' वही यह गकार है, इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा जाति प्रयुक्त ही माननी होगी । इस प्रकार, यहाँ भाष्यकार ने जातिस्कोट का ही व्यवस्थापन किया है । पुनः इसके बाद एकत्व श्रीर नित्यत्व-व्यवस्थापन के लिए भाष्यकार दूसरा वार्त्तिक कहने हैं—

'यदि पुनिरमे वर्णा द्यादित्यवत् स्युः,' अर्थात् ये वर्ण यदि आदित्य के समान हैं, ऐसा मान लें — जैसे एक ही आदित्य एक ही काल में विभिन्न देशों में पृथक्-पृथक् भासित या उपलब्ध होता है, उसी प्रकार एक ही आ व्यक्ति अश्व, अर्क आदि अनेक देशों में एक ही समय में प्रतीत होगा, इसलिए वह एक और

नित्य है, ऐसा माना जाता है। यदि एक समय अनेक देश में उपलब्ध होने के कारण ही अनेक और अनित्य माना जाय, तब तो सूर्य को भी ऐसा होने से श्रानित्य और अनेक माना जा सकता है, जो अभीष्ट नहीं है। इसपर जाति-स्तीटवादी, जो वणों को अनेक मानते हैं, का कहना है कि यह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि एक ही द्रष्टा अनेक अधिकरण में एक ही समय नहीं देखता है और अकार को अश्व, अर्क आदि अनेक स्थानों में एक ही द्रष्टा एक ही समय भी देखता है। इससे यही प्रतीत होता है कि यह आदित्य का दृष्टान्त वर्णों के एकत्व का साधक नहीं हो सकता है। इन वर्णों के एकत्व माननेवाले व्यक्तिस्कोटवादी कहते हैं—"अकारमि नोपलमते? कि कारणम्? श्रोत्रोन्पलिट्य की दिल्ला अपने प्रतीत होता है कि यह उपनित्र स्थानों में एक ही समनेवाले व्यक्तिस्कोटवादी कहते हैं—"अकारमि नोपलमते? कि कारणम्? श्रोत्रोन्पलिट्य की दिल्ला अपने प्रतीत स्थाने स्थाने स्थाने स्थाने प्रयोगेणाभिष्विता स्थाना स्थान स्था

शब्द का एक ही अधिकरण है आकाश, इसिलए उसका अनेक अधिकरण होना अधुक्त-सा प्रतीत होता है। उपयुंक्त भाष्य का तात्पर्य यह है कि एक द्रष्टा अनेक देश में अकार को भी नहीं देखता। इसमें कारण है 'श्रोत्रोपलिक्षः'— श्रोत्र ही में जिसकी उपलिक्ष होती है, अर्थात् जिसका ज्ञान (प्रत्यच्च) श्रोत्र ही में हो, वही शब्द है। आकाशात्मक श्रोत्र में ही शब्द का प्रत्यच्च होने के कारण आकाश देश को ही भाष्यकार ने शब्द कहा है। इसका कारण यह भी है कि कर्णशब्दुली-रूप उपाधि से युक्त आकाश ही श्रोत्र है और चलु आदि इन्द्रियों के समान श्रोत्र को भी भौतिक मानना आवश्यक है। कारण यह है कि इन्द्रियों का स्वभाव ही है अपने सम्बद्ध विषयों का प्रहण् करना। अतः, शब्द को आकाश-देश माना जाता है।

## शब्द आकाश-देश है या आकाश-गुगा ?

कुछ वादियों का कहना है कि 'श्राकाशदेश: शब्द:' में देश शब्द का श्रर्थ दिशा है और उसका ही गुण या परिणाम शब्द है। परन्तु, यह कथन यु क्तिसह नहीं है; क्योंकि दिशा श्राकाश से कोई पृथक पदार्थ नहीं है। यहाँ यह सन्देह उठाया जाता है कि शब्द को श्राकाश का परिणाम या गुणा इसिलए माना जाता है कि श्राकाश भूत है, श्रीर इन्द्रियाँ तत्-तत् भृतों के ही गुणों के प्राहक होती हैं। यदि दिक् का गुणा शब्द माना जाय, तो श्राकाश के परिणामभूत श्रीत्र इन्द्रिय से उसका प्रहणा नहीं हो सकता है। इसिलए, शब्द को श्राकाश का ही गुणा माना जाता है, दिक् का नहीं। यदापि, यह देखा जाता है कि घट श्रादि पृथ्वी का रूप तैजस नहीं है, तथापि तैजस इन्द्रिय चन्नु

से घट-रूप का ग्रहणा होता है। इस स्थिति में जब ग्रन्य के गुणों का ग्राहक श्रन्य इन्द्रियाँ भी होती हैं, तब क्या कारण है कि ग्राकाशीय श्रोत्र इन्द्रिय दिक् के गुणा शब्द का ग्राहक नहीं हो सकती है !

इसका प्रतिपन्नी उत्तर यह होता है कि इन्द्रियों से विषयों का जो ग्रहण होता है, वह असम्बद्ध विषयों का भी प्रहण होता है अथवा सम्बद्ध विषयों का ही? पहला पन्न तो नहीं मान सकते; क्यों कि दिल्ली आदि नगरों में होनेवाले शब्दों का प्रत्यन्न पटना में नहीं होता है। जब रेडियो या टेलीकोन आदि यन्त्रों के द्वारा उनका सम्बन्ध जोड़ा जाता है, तभी शब्द का प्रत्यन्न होता है, अस्यशा नहीं। दितीय पन्न में भी यह विकल्प होता है कि श्रांत्र के विषय-न्नेत्र में जाने से सम्बन्ध होता है अथवा शब्द का ही श्रोत्रदेश में जाने से १ इन दोनों पन्नों में किसी में भी किसी का गमन नहीं मान सकते। कारण यह है कि श्रोत्र और शब्द, दोनों ही आकाश-देश होने से व्यापक और निष्क्रिय हैं इसिलए इनका गमन कहीं नहीं हो सकता है। दूरदेशस्थ शब्दों का ग्रहण नहीं होता है। इसमें कारण यह है कि दूरवादि दोष के प्रतिश्वन्यक होने से श्रोत्रदेश में शब्दों की आमाश्यदेश-रूप मानते हैं, तब तो आकाश के समान ही शब्द को भी व्यापक मानना आवश्यक हो जाता है। इस स्थित में श्रोत्रदेश में ही शब्द की श्रीमव्यक्ति होना सम्भव है और तभी उसका प्रत्यन्न भी हो सकता है।

सांख्यों के मत में भी यद्यपि इन्द्रियाँ आहं कारिक मानी गई हैं, तथापि अपने अधिष्ठान पृथिवी आदि भूतों के गुणों का प्रहण करना इन्द्रियों का स्वभाव होता है। इस कारण भी शब्द को आकाशदेश-रूप मानना आवश्यक हैं, जिससे उसका आवण प्रत्यन्न हो।

### शब्द-एकत्व में शङ्का ग्रौर समाधान

यहाँ शङ्का इस प्रकार है — शब्द को एक मानने में यह पूर्व है, यह पर है, यह शब्द देवदत्त के घर में है, यह एकनाथ के, इस प्रकार देशमेद का प्रतिमास कैसे हो सकता है ? इसका समाधान यह है कि देश-मेद से शब्दों का प्रतिमास शब्द-मेद प्रयुक्त नहीं होता है, किन्तु विभिन्न देशों में अवस्थित पुरुषों से उच्चारित अभिव्यत्रक ध्वान से शब्दमेद का प्रतिमास होता है। यह श्रीपाधिक मेद शब्द के एकत्व का बाधक नहीं हो सकता है। जैसे घट, मठ श्रादि उपाधि आकाश के एकत्व का बाधक नहीं होती, उसी प्रकार शब्द के श्रीपाधिक मेद भी शब्द के वास्तविक एकत्व का बाधक नहीं होती। 'आकाश-

देशः शब्दः', यहाँ भाष्यकार ने 'शब्दः' में एकवचन का प्रयोग करके यह सिद्ध किया है कि स्कोटात्मक शब्द एक और अलगड़ है।

#### शब्दों का नानात्व

भाष्यकार कहते हैं—'श्राकाशदेशा श्रिप बहुवः। यावता बहुवः तस्माद् श्रान्यभावमकारस्य।' इसका तात्वर्य यह है कि श्राकाशदेश भी श्रमेक हैं। जैसे, पृथिवी के एक होने पर भी काशी, प्रयाग, मथुरा, गया, श्रय)ध्या श्रादि देश भेद का व्यवहार होता है, उसी प्रकार श्राकाश-देश का भी संयोगी घट, मठ, श्रादि श्रीपाधिक भेद का व्यवहार होता ही है। यह श्रीपाधिक भेद ही स्ववहार का उपयोगी होता है। प्रदेशा तर में उत्पन्न होनेवाले शब्दों का श्रीत्र के साथ सम्बन्ध वीचीतरङ्गन्याय श्रथवा कदम्ब मुकुलन्याय से हो जाता है।

इस प्रकार, व्यक्तिस्कोट में दोष दिखाकर उसका निराकरण करने के बाद नानात्म-पक्ष में दोषवारण के लिए भाष्यकार वाक्तिक लिखते हैं--'आकृति-अहणात् सिद्धम्' (भा० प्र०, अ इ उ स् स्०)।

इसके ऊपर भाष्य इस प्रकार है—'श्रवणांकृतिरूपदिष्टा सर्वमवर्णकुलं महीष्पति । तथेवर्णाकृतिः तथोवर्णाकृतिः ।' इसका तालर्यं यह है कि व्यक्ति के नाना मानने में जो दोष दिखाया गया है, वह जाति-ग्रहण से सिद्ध हो जाता है, अर्थात् सन प्रदेशों में अकार की आकृति (जाति ) का ही निर्देश किया गया है। तालार्य यह है कि वार्त्तिककार ने श्रकारादि व्यक्ति को श्रनन्त मानकर वर्ण-समाम्नायस्य 'त्र इ उ गा' सूत्र में जो त्राकार है, उसी का विश्तो गदेश किया, धातु श्रादि में श्रकार का नहीं। इस स्थिति में प्रयोगों में रहनेवाले श्रकारों का वर्णं माम्नाय में रहनेवाले अकार से ग्रहण नहीं हो सकता। इस अ.भश्राय से वर्ण-समाम्नाय में रहनेवाले वर्णां से प्रयोगस्थ ग्रकारादि वर्णां का ग्रहण करने के लिए भाष्यकार ने जाति-पत्त का त्राश्रयण किया है। त्र्यकारादि जाति को ही विवृत मानकर उक्त दोष का निवारण भी किया है। 'श्रस्य च्वी' इत्यादि स्थलों में तो विवृत होने पर भी अन्य ( अय् से भिन्न ) होने के कारण 'समस्त अवणीं का ग्रहण नहीं होगा' इस दोष का परिहार जाति-निर्देश से ही भाष्यकार ने किया है। ज।तिपक्ष के मानने से ही 'श्रगुदित्' सूत्र में श्रग्-ग्रहण का प्रत्याख्यान भी सूचित होता है। इसके अनन्तर सिद्धान्त का साधक दूसरा वार्त्तिक भी भाष्यकार ने लिला है - 'तद्रच तपरकरणम्' 'एवञ्च कृत्वा तपराः क्रियन्ते - ग्राकृतिग्रहणेनाति-प्रसक्तमिति।'

स = आकृति १ चः अस्ति यत्र तत् तद्दत्—वह आकृति - पच्च हो जिसमें, वह है 'तद्दत्' — इस कैयटोक्त व्युत्पत्ति से आकृति (जाति ) पच्च मानने पर ही सर्वत्र तपर-करण चिरतार्थ होता है, अन्यथा नहीं । अथवा 'तद्दत्' में 'तेन दुल्यं किया चेद्वतिः' इस सूत्र से वित प्रत्यय करने पर यह अर्थ होता है कि जिस प्रकार 'अस्य च्वो' इत्यादि स्थलों में आकृति अह्ण से समस्त अकार व्यक्ति का ग्रहण होता है उसी प्रकार तपरस्थल में भी आकृति ग्रह्ण से ही प्राप्त समस्त अकार व्यक्ति का ग्रहण होता है उसी प्रकार वपरस्थल में भी आकृति ग्रह्ण से ही प्राप्त समस्त अकार व्यक्ति का ग्रहण हो जायगा। इसीलिए तपरकरण चिरतार्थ होता है।

जातिपत्त में मी विवृतत्व की प्रतिज्ञ इसी कारण अवश्य माननीय होती है कि 'अकः सवर्णे दीर्घः' इस सूत्र से द्रण्डानितः, द्रण्डाढकम् इत्यादि प्रयोगों में दीर्घ हो, अन्यथा अकार से आकार का अहण नहीं होने से उकत स्थलों में दीर्घ नहीं हो सकता। 'त्यद दीनामः' इत्यादि विधेयस्थल में आकृति अहण से प्राप्त सब अकारों के वारण के लिए ही अप्रत्यय पर्युदास चिरतार्थ होता है। 'आणुदित' स्त्र से प्राप्त सर्वणां के निषेध के लिए अप्रत्यय पर्युदास नहीं है; क्यों कि, 'अणुदित' स्त्र में अण्यहण का प्रत्याख्यान कर दिया है। स्वयं भाष्यकार ने ही कहा है—'प्रत्याख्यायते तत्, आकृतिप्रहणात् अनन्यत्याच्चेति' अर्थात्, 'आणुदित' स्त्र में अण्यहण नहीं करना चाहिए; क्योंकि आकृति अहण से सिद्ध हो जाता है, अथवा अकार व्यक्ति के अनन्य अर्थात् एक होने के कारण 'अनन्यत्याच्च' इस हेतु-वाक्य से यह स्रष्ट प्रतीत होता है कि व्यक्ति-पद्ध में भी वर्ण एक हो है।

#### म्राकृति-पक्ष की म्रिनवार्यता

श्राकृति-पन्न श्रवश्य श्राश्रयणीय है, इसकी पृष्टि के लिए भाष्यकार लिखते हैं—'मल्यहणेषु च' किम् ? 'श्राकृतिग्रहणात् सिब्रमित्येव।' इसका तात्पर्य यही है कि व्यक्ति-पन्न में एक ही किसी तकार की मल् संशा होगी, उसके श्रातिरक्त दूसरे किसी तकार की नहीं। इस स्थिति में 'श्रवाताम्' प्रयोग में वस धातु के लुड़ लकार में तस् के ताम्, सिच्, श्रनुक्ध-लोप, 'सस्यार्ध धातु के' स्त्र से सकार के तकार, 'वद बज' इत्यादि स्त्र से वृद्धि करने पर 'श्रवात् स् ताम्' इस श्रवस्था में 'मलोमिल' स्त्र से सकार का लोप ( जो इष्ट है ) नहीं हो सकता। कारणा यह है कि एक ही किसी तकार की मल् संशा हुई है। यदि पहला त् को मल् मानेंगे, तो पर में रहनेवाला दूसरा तकार मल् न मिलेगा। यदि दूपरे त् को मल् मान लें तो मल् से परे स के न होने से सकार का लोप ( जो इष्ट है ) नहीं हो सकता।

सूत्र के आरम्भ-सामर्थ्य से वहाँ स का लोप हो जायगा, यह कहना भी ठीक नहीं होगा, कारण यह है कि 'स्रिभित्थाः में भिद्धातु के लुङ्के थास् में 'श्रिभिद् स् शास्' इस श्रवस्था में स् का लोप करने के लिए सूत्र चरितार्थं है, व्यर्थं नहीं । इसलिए, सूत्र के आरम्भ-सामर्थं से 'श्रवाताम्' में सकार का लोप नहीं कर सकते। इसलिए, तकार मात्र में कल् संज्ञा के लिए जाति-पन्न का आश्रयसा करना आत्यावश्यक हो जाता है, यही भाष्यकार का तात्पर्य है।

जाति-पद्म के नहीं मानने पर भी इष्ट की सिद्धि हो जायगी, इस अभिष्याय से अगष्यकार दूसरा वार्त्तिक लिखते हैं: 'रूपसामान्याद्वा सिद्धम्'। इस वार्त्तिक पर आध्य का तात्पर्य यह है कि—

जिस प्रकार छोटे, बड़े, दुबले, मोटे श्रादि श्रनेक प्रकार के गो व्यक्तियों में तथा अनेक प्रकार के छोटे बड़े घट व्यक्तियों में व्यक्ति के मेद होने पर मी रूप (श्रवयवों का संगठन) के समान होने से यह गी है, यह भी गी है, यह घट है, यह भी घट है इत्यादि व्यवहार रूपसामान्य से लोक में देखा जाता है, उसी प्रकार रूप की समानता होने के कारण ही 'सोऽयं गकारः'—वह यही गकार है, इस प्रकार की प्रस्थित्वा से दोनों में श्रमेर-व्यवहार लोक में प्रसिद्ध है । जैसे—वही सावल खा रहा हूँ, जो मगध में खाया था; वही यह रुपया है, जो श्रापसे परना में हमने लिया था इत्यादि स्थलों में श्रन्य श्रन्य वस्तुश्रों में रूप रुपति समानता होने से 'तदेवेदम्'—वही यह है, इस प्रकार का व्यवहार लोक में प्रसिद्ध है। इसी प्रकार व्यक्ति के भेद होने पर भी रूप के साहश्य से 'वही यह तकार है, जो वर्णसमाम्नाय में है इत्यादि व्यवहार होता है। इन पूर्वापर भाष्य व्याख्यानों पर स्थान देने से स्वष्ट प्रतीत होता है कि व्यक्ति के श्रातिरक्त जाति को चाहे माने, या न माने, दोनों श्रवस्थाश्रों में प्रयोगस्थ (प्रयोग में रहनेवाले) श्रकारादि वर्णों का प्रत्याहारस्थ (प्रत्याहार में रहनेवाले) श्रकारादि वर्णों का प्रत्याहारस्थ (प्रत्याहार में रहनेवाले) श्रकारादि वर्णों से ग्रहण हो ही जायगा। माध्य का यही रहस्य है।

### ्रूप-साइत्य ग्रीर स्फोट का एकत्व

यहाँ एक बात और समक लेनी चाहिए कि रूप साहश्य से जो प्रत्यभिज्ञा बताई गई है, वह स्कोट के अभिन्यंजक ध्विनकृत ही है, अभिन्यंच्य स्कोटकृत नहीं। कारण यह है कि स्कोट के निरवयन होने के कारण उसका साहश्य ध्विन (बणीं) में हो ही नहीं सकता। इससे प्रकृत में यही निकला कि क्यों के नानस्व होने पर भी उन वणों से अभिन्यक्त स्कोट के एक स्व का बाध नहीं होता। इससे यह सिब होता है कि वणों के अतिरिक्त घट, कलश इस्यादि रूप का एक, अख्राड, विभु और नित्य स्कोटतत्व है। यह स्फुट्यते वणें-

रिभव्यज्यते' इस व्युत्पत्ति से सिद्ध होता है। जिस प्रकार कम्बुग्रीव ग्रादि ग्रवयवों के ग्रातिरिक्त घट ग्रादि ग्रवयवी सिद्ध होता है, उसी प्रकार वर्णों के ग्रातिरिक्त स्फोट नाम का शब्द सिद्ध होता है। वह पद नाम का शब्द है, जो ग्रर्थ के स्फुटीकरण से ही स्फोट कहा जाता है।

#### सांख्यों का मत

स्कोट की सिद्धि हो जाने पर भी सांख्यों ने इसका खण्ड करने की चेष्टा की है। उनका सूत्र है—'प्रतीत्यप्रतीतिभ्यां न स्कोटात्मकः शब्दः'। इसका तात्पर्य यह है कि जिन वर्णों को आप (स्कोटवादी) अभिव्यञ्जक मानते हैं, वे एहीत संकेत वर्णों को आभिव्यञ्जक मानने ही अभिव्यञ्जक हैं, अथवा अग्रहीत-संकेत १ ग्रहीत संकेत वर्णों को अभिव्यञ्जक मानने की अभिव्यञ्जक हैं। अग्रहीत संकेत वर्णों को श्रिमव्यञ्जक मानने की अपिव्यञ्जक मानने की अग्रहीत संकेतवाले वर्णों को अभिव्यञ्जक मानने पर सबको अर्थों हो। अग्रहीत संकेतवाले वर्णों को अभिव्यञ्जक मानने पर सबको अर्थों होना चाहिए, जो होता नहीं है। भाव यह है कि वर्णसमुदाय को स्कोट का बोधक मानने पर वर्णसमुदाय ही अर्थ का वाचक हो सकता है, स्कोट की कल्पना व्यर्थ ही है। यदि वर्णसमुदाय से अनिभव्यक्त स्कोट को बोधक मानें, तब तो अज्ञात स्कोट का बोधक होना असम्भव ही है। इस स्थित में भी स्कोट की कल्पना व्यर्थ ही है। इस प्रकार सांख्य लोग स्कोट का खण्डन करते हैं।

#### स्कोटबादियों द्वारा सांख्यमत का खण्डन

स्तोटवादियों का कहना है कि सांख्यों का उपर्युनित कथन अनर्गल-मात्र है। इसका कारण इस प्रकार है—स्तिटवादी कहते हैं कि अग्रहीतसंकेतवाले वर्णों से भी स्तिट की अभिन्यकित होती है, अन्यथा 'इदमेकं पदम्', यह एक पद है, इस प्रकार का सर्वजनीन अनुभव नहीं हो सकता। अभिप्राय यह है कि जहाँ अग्रहीतसंकेत-वाले वर्णों से स्तिट की अभिन्यकित होती है, वहाँ केवल पद का ही प्रत्यज्ञ होता है, वहाँ अर्थ का बोध नहीं होता और जहाँ ग्रहीतसंकेतवाले वर्णों से स्कीट की अभिन्यकित होती है, वहाँ पद आदि का प्रत्यज्ञ और अर्थबोध भी होता है, यही दोनों में विशेषता है।

#### स्कोटवाद में वाचस्पतिमिश्र की सम्मति

वर्णसमुदाय पद नहीं हो सकता; क्योंकि वर्णों के आशुतरिवनाशी होने के कारण उनका समुदाय होना असम्भव है, इस प्रकार की आशङ्का में वाचश्पतिमिश्र ने 'तत्त्विक्दु' नामक अन्थ में लिखा है—''स्यादेतत् अनवयवमेव

हि वाक्यं वाक्यार्थस्य वाचकम्, न च वर्णा एवानुभूयन्ते न तदतिरिच्यमानशरीरभिप वस्त्वित वाच्यम्, पदमिति, वाक्यमिति, चानुपसंहारबुद्धौ श्रभिन्नस्य वस्तुन उपारोहात्। न खलु इयं बुद्धिः श्रमिन्नवस्तुनिर्भाषा, परस्परव्यतिरिच्यमानात्मनो वर्णानेव गोचरियतुमहीति, एकत्वनानात्वयोरेकत्रासम्भवात । न च वर्णात्मनस्त-त्समवायिनो वाक्यस्य कुतस्तद्वपरागवती प्रख्या १ इति वाच्यम्, तद्तिरिच्यमानमूर्त्तीनां परमार्थसतां वर्णनामभावात्।'-- अर्थात् ठीक है, परन्त वाक्यार्थका वाचक शब्द (वाक्य) वर्णों के अतिरिक्त निरवयव है। अनुभव तो वर्णों का ही होता है, वर्णों के अतिरिक्त किथी भी वस्तु का प्रत्यक्त भान नहीं होता है, यह नहीं कहा जा संकता । अनुपसंहारबुद्धि ( साहित्यावगाही ज्ञान ) में यह पद है, यह वाक्य है, इस प्रकार की श्रभिन्न एक वस्तु के उपारोह (भान) से यह स्वष्ट होता है कि वर्णों से भिन एक तत्त्व अवश्य है, जो वाक्यार्थ का बोधक होता है। यह पद है, यह वाक्य है, इस प्रकार की भिन्न बुद्धि परस्पर विभिन्न वर्णों को ही विषय करती है, किसी दूसरे को नहीं, यह भी नहीं कह सहते। एकत्व और नानात्व इन दोनों का एकत्र समवाय हो नहीं सकता; क्योंकि ये दोनों शीतत्व श्रीर उष्णत्व के समान परस्पर विरुद्ध धर्म है. इनका एक काल में एक आश्रय में रहना असम्भव है। वाक्यों के वर्णात्मक होने से वर्णत्मक में यह वाक्य है इस प्रकार की बुद्धि का यह कारण है, कि वाक्यों के अतिरिक्त मृर्त्तिवाले परमार्थं धत् कोई वर्ण है ही नहीं। इस प्रकार की उक्ति-प्रत्युक्ति से भिश्रजी ने स्पष्ट ही वाक्यस्फोट को मान्यता दी है। स्फोट को नहीं मानने पर 'वाक्यादतिरिच्यमानमूर्तीनां परमार्थंसतां वर्णानामभावात'—वाक्य के श्रतिरिक्त परमार्थसत् वर्णों का अभाव ही है, इस प्रकार वाचस्पतिमिश्र का कहना बिलकुल न्त्रसंगत हो जाता है। एक बात श्रीर है-- 'श्र इ उ ग्' सूत्र के भाष्य में 'श्राकाशदेशः शब्दः' में एकवचन-प्रयोग के स्वारस्य से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि स्राद्य (प्रथम) ध्वनि से स्निन्तम ध्वनि-पर्यन्त प्रत्येक ध्वनि से श्रिधिक प्रकाशमान एक ही स्कोटतत्त्व श्रिमिन्यक्त होता है। इसलिए, स्कोट का एकत्व श्रीर श्रखण्डत्य स्पष्ट सिद्ध हो जाता है।

इसपर पुनः एक आशङ्का होती है—'आकाशदेशः शब्दः' में एकयचन के प्रयोग से उसका विषय वर्णों के अतिरिक्त पद या वाक्य होता है, वर्ण नहीं, यही भाष्यकार का आशय स्चित होता है। इस स्थिति में एकवचन के स्वारस्य से एक अखरड स्कोट की कल्पना व्यर्थ सिंद्ध होती है। यह आशङ्का भाष्य का आशय न समक्षने से ही हुई है। कारण यह है कि 'अकारमिप नोपलमते'इस उपक्रमम् अन्य से विरोध हो जाता है। तास्पर्य यह है कि 'नैको द्रष्टा आदित्यमनेकाधिकरणस्थं युगपदेशपृथक्ष्वेषुपलमते। अकार पुनरुपलमते।' इस ग्रन्थ से नानास्व की शंका कर

'श्रकारमिं नोपलभते' यह उत्तर माध्यकार ने दिया है कि श्रकार की भी उपलिध नहीं होती है। श्रनुपलिध के कारण की जिज्ञासा में भाष्यकार ने कहा है—'ओनो-पलिध कुँ किन्तर्ग्राह्मः प्रयोगेणाभिष्वलितः श्राकाशदेशः शब्दः।' यहाँ 'श्रकारमिं नोपलभते' इस उक्ति के स्पष्ट स्चित है कि 'श्राकाशदेशः शब्दः' में एकवचन के प्रयोग से एकव का विषय पद या वाक्य नहीं है, किन्तु स्कोट है। क्योंकि, पद श्रीर वाक्य में तो श्रकारादि वर्णों की उपलिध होती ही है। पद या वाक्य को एकवचन का विषय मानने पर 'श्रकारमिं नोपलभते' यह वाक्य ही श्रसंगत हो जाता है। इस भाष्य-सन्दर्भ श्रीर 'तत्त्वबिन्दु' में उल्लिखित पंक्तियों पर ध्यान देने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि वर्ण श्रादि से भिन्न एक, नित्य श्रीर श्रक्षण्ड स्कोट-तस्त्र ही श्रम्भ का वाचक होता है, वर्ण या वर्णात्मक पद या वाक्य नहीं। वर्ण श्रादि तो उसके श्रिमध्यञ्जक-मात्र हैं।

#### शब्द के विषय में मीमांसकों ग्रीर नैयायिकों के विचार

शब्द के स्वरूप के विषय में वैयाकरण श्रीर मीमांसकों में परस्पर मतभेद होने पर भी ये दोनों शब्द को नित्य मानते हैं। मीमांसक यद्यपि स्फोट नहीं मानते, तथापि वे लोग शब्द को नित्य-निरवयव श्रीर श्रखण्ड मानते ही हैं, केवल स्फोट-रूप शब्द को नहीं मानते । इनके मत में वर्णात्मक शब्द ही नित्य, निरवयव श्रीर श्रखण्ड है। इन दोनों के श्रतिरिक्त वैशेषिक, जैन श्रीर बौद्ध श्राद्ध तार्किक शब्द को श्रान्य ही मानते हैं। वैमत्य का कारण यह है कि मीमांसकों के मत में शब्द में श्रवीधिकत्व शिवत श्रीर श्रथों के साथ उसका सम्बन्ध दोनों स्वाभाविक हैं। स्वाभाविक का श्र्य है निस्य। इसार नैयायिक वैशेषिकों का यह श्रान्तेप होता है कि सम्बन्ध नित्य तभी हो सकता है, जब सम्बन्ध नित्य हो। इसी प्रकार धर्मी के नित्य होने पर ही उनका धर्म भी नित्य हो सकता है। इस स्थिति में शब्द का श्रयीधिकत्व धर्म तभी नित्य हो सकता है, जब उसका धर्मी शब्द नित्य हो। परन्तु, शब्द तो श्राशुविनाशी होने के कारण श्रनित्य हैं। इसलिए, शब्द का श्रयीधिकत्व धर्म तभी नित्य हो सकता । शब्द में श्रर्थ-प्रत्यायकत्व धर्म यदि स्वाभाविक हो, तो प्रथमश्रुत शब्द (जिसका शक्तिप्रहण नहीं हुश्रा है) से भी श्रर्थ का बोध हो जाना चाहिए, जो होता नहीं है। तात्पर्य यह है कि—

शब्द यदि नित्य श्रविनश्वर हो, तभी किसी प्रकार वृद्ध-परम्परा से पूर्वपूर्वतन जनों ह्यरा उस शब्द का श्रर्थज्ञान होना भी सम्भव है। इस स्थिति में उसका श्रर्थबोधकत्व होना स्वामाविक मान सकते हैं। परन्तु, शक्तिज्ञान-सहित पहले-पहल सुना गया शब्द श्रर्थबोधक नहीं होता; क्योंकि शक्तिज्ञान का

श्रिभाव है। इससे यही प्रतीत होता है कि शब्द का श्रर्थ-प्रत्यायक धर्म स्वाभाविक नहीं है, किन्तु पुरुषकृत संकेत ही समभना चाहिए।

एक बात श्रीर भी है कि शब्द में श्रर्थबोधकत्व धर्म को यदि स्वाभाविक नित्य माना आय, तब तो शक्ति का ज्ञान (जो शब्दबोध में कारण होता हैं) व्यर्थ हो जायगा; क्योंकि श्रर्थबोधकत्व शब्द का स्वाभाविक धर्म होने से शक्ति ज्ञान के विना भी शब्द के अवणमात्र से उसका श्रर्थबोध हो जायगा। परन्तु, बात यह है कि शक्तिज्ञान के विना शब्द-अवणमात्र से उसका श्रर्थबोध नहीं होता। इससे धिद्ध होता है कि शब्द का श्रर्थबोधकत्व धर्म स्वामाविक नहीं है।

#### नैयायिक-मीमांसकों के मत

नैयायिकों का कहना है कि शब्द के नित्य होने पर ही उसका अर्थबोधकत्व धर्म स्वामाविक हो सकता है। परन्तु, शब्द तो अनित्य है, इसलिए उसका अर्थबोधकत्व धर्म भी स्वामाविक नहीं हैं। इसपर मीमांसक कहते हैं कि शब्द के अनित्य होने में कोई प्रमाण नहीं है, इसलिए शब्द और उसकी अर्थबोधकत्व-शक्ति और अर्थ के साथ उसका सम्बन्ध नित्य है, अनित्य नहीं।

### शब्द-नित्यत्व के विरोध में नैयायिक मत

मीमांसक-मतः के विशेष में नैयायिकों का कहना है कि प्रत्यच और अनुमान-प्रमाणों के बल पर शब्द को अनित्य ही माना जायगा। यह तो प्रत्यच्च ही देखा जाता है कि प्रथम शब्द के उच्चारण के बाद द्वितीय शब्द के उच्चारण-काल में प्रथम शब्द नष्ट हो जाता है। अनुमान भी है कि जो वस्तु प्रयत्न के पहलें उपलब्ध न हो और प्रयत्न के बाद ही उसकी उपलब्धि होती हो, वह अनित्य ही होती है। जैसे—घट, पट आदि। कुलाल के व्यापार के पहले घट उपलब्ध नहीं होता, कुलाल व्यापार के बाद ही घट उपलब्ध होता है, इसलिए वह अनित्य है। जो वस्तु प्रयत्न-विशेष के बाद ही उपलभ्यमान हो, प्रयत्न के पहले नहीं, वह अनित्य ही होती है। इसी प्रकार शब्द भी प्रयत्न-विशेष के बाद ही उपलब्ध होता है, उसके पहले नहीं। इसलिए, प्रयत्न-विशेष से उत्पन्न होने के कारण शब्द भी अनित्य ही सिद्ध होता है।

### शब्द प्रभिव्यक्ति-मात्र नहीं है

मीमां बक शब्द को प्रयत्न-जन्य न मानकर स्त्रभिव्यक्ति-मात्र मानते हैं। स्त्रभिव्यक्ति पूर्वसिद्ध वस्तु की ही होती है, स्रतः शब्द पूर्वसिद्ध ही स्हता है। इस-

पर नैयायिकों का कहना है कि शब्द को यदि प्रयत्न से श्रिमब्यक्त माना जाय, उत्पन्न नहीं, तब तो प्रयत्नों के पहले भी शब्द का किसी प्रकार ज्ञान हो सकता है। परन्तु, प्रयत्न के पहले उसका ज्ञान नहीं होता। इसलिए, शब्द की श्रिमब्यक्ति न हो कर उत्पत्ति ही होती है। उत्पत्ति श्रिनित्य वस्तु की ही होती है, नित्य की नहीं। श्रातः, शब्द श्रिनित्य है।

इसपर पुनः मीमांसक कहते हैं कि शब्द को प्रयत्नजन्य मानने पर ही शब्द अनित्य हो सकता है, अन्यथा नहीं, ऐसा है नहीं। प्रयत्न से शब्द उत्तक नहीं होता, केवल अभिट्यक्त होता है। जिस प्रकार अन्धकारावृत यह में वर्तामान घट का भी प्रत्य नहीं होता, प्रदीप आदि के आ जाने से उसका प्रत्यच्च होने लगता है। यहाँ प्रदीप घट का उत्पादक नहीं होता, किन्तु अभिव्यञ्जक ही। इसी प्रकार, ध्वनि से नित्य वर्तामान शब्द की अभिव्यवित-मात्र होती है, उत्पत्ति नहीं। ध्वनि उसका अभिव्यञ्जक-मात्र है, उत्पादक नहीं। इस स्थिति में शब्द की नित्य मानना ही युक्त प्रतीत होता है।

उपर्युक्त मीमांसक-मत का खरडन करने के लिए तार्किक कहते हैं कि पूर्वांक्त कथन तर्किवरुद्ध है। कारण यह है कि किसी वस्तु की श्रमिन्यक्ति दो ही प्रकार से हो सकती है—एक तो प्रतिबन्धक के निराकरण से, दूसरा संस्कार के उत्पादन से। जैसे, परदे के भीतर वर्ज मान घट श्रादि पदार्थों के प्रत्यक्च ज्ञान में प्रतिबन्धक परदे के निराकरण से घट श्रादि की श्रमिन्यक्ति होती है श्रीर उनका प्रत्यक्च होने लगता है। संस्काराधान से श्रमिन्यक्ति जैसे, म्ज्ञान दर्पण में प्रतिबिम्ब की उपलब्धि नहीं होती। जब भस्म श्रादि से उसका संस्कार कर दिया जाता है, तब प्रतिबिम्ब की उपलब्धि होने लगती है। ये ही दो श्रमिन्यक्ति के कारण हैं। इसमें प्रतिबन्धक का निराकरण तो कह नहीं सकते; क्योंकि प्रतिबन्धक के रहने पर ही उसका निराकरण सम्भव है, श्रन्यथा नहीं। परन्तु, यहाँ कोई प्रतिबन्धक नहीं है, जिसके निराकरण करने से शब्द की श्रमिन्यक्ति मानी जाय। इसलिए, शब्द की उत्पत्ति मानना ही युक्त है।

#### मीमांसक का उत्तर

प्रतिबन्धक नहीं है, ऐसा तार्किकों का कहना ठीक नहीं है। श्रोत्र में रहनेवाले स्तिमित (स्थिर) वायु-रूप ग्राभिव्यक्ति के प्रतिबन्धक का निराकरण करना ही प्रतिबन्धक का निराकरण है, जो प्रयत्नजन्य कोष्ठोद्भूत (कोष्ठ से उत्पन्न) वायु से होता है। जब प्रयत्न से उत्थापित वायु के द्वारा श्रोत्र के ग्राच्छादक प्रतिबन्धकी-

भूत श्रोत्रगत विस्तृत वायुका निराकरण हो जाता है, तब शब्द की श्रिभिव्यक्ति होने लगती है।

#### तार्किकों का कथन

इनका कहना है कि मीमांसकों का कथन युक्त नहीं है। कारण यह है कि
आप (मीमांसकों) के भत में वर्णों के न्यापक होने के कारण वर्णात्मक शन्द भी
न्यापक ही होते हैं। इस स्थिति में एक श्रीत्र में सब शन्दों की स्थिति माननी ही
होगी, इस अवस्था में प्रयत्न से उत्थापित कोष्ठवायु से जब श्रीत्र के आन्छादक
प्रतिबन्धक वायु का निराकरण हो जायगा, तब एक काल में ही सब शन्दों
का श्रवण होना चाहिए, जो होता नहीं है। इसलिए, प्रतिबन्धक के निराकरण से
शब्द की अभिन्यक्ति नहीं मान सकते।

श्रव बाकी रहा संस्काराधान । यह भी युक्त नहीं प्रतीत होता । कारण है कि संस्काराधान भी तीन प्रकार से हो सकता है। शब्द का संस्कार, श्रोत्र का संस्कार श्रथवा दोनों ( शब्द श्रोर श्रोत्र ) का संस्कार । यदि कोश्रोद्भृत वायु से शब्द का संस्कार मान लें, तो शब्द के एक श्रीर व्यापक होने के कारण समस्त देशों में उसका श्रवण होना चाहिए, जो होता नहीं है। काशी के संस्कृत-शब्दों का कोश्रवायु से मथुरा श्रादि दूरस्थ देशों में भी श्रवण होना चाहिए, जो नहीं होता। सकल शब्दों का संस्कार नहीं हुश्रा है, श्रतः सर्वत्र सब शब्दों का श्रवण नहीं होता, यह भी नहीं कह सकते। वयोकि, सकल शब्दों का संस्कार न मानने पर भी उनके श्रवयवों का ही संस्कार मानना पड़ेगा, परन्तु वह हो नहीं सकता। कारण यह है कि श्राप ( मीमांसकों ) के मत में शब्द निरवयव है, इसलिए श्रवयवच्या का संस्कार मानना ही होगा श्रीर सवत्र उपलव्धि रूप दोष बना ही हुश्रा है। यदी कुमारिलभट ने पूर्वपत्तीय वार्तिक में कहा है—

सा हि स्याच्छ्रब्द संस्कारादि निद्रयस्योभयस्य वा ।
तत्र सर्वैः प्रतीयेत शब्दः संस्क्रियते यदि ॥
निर्भागस्य विभोने स्यादेकदेशे हि संस्क्रिया ।
न चास्याधारभेदेन संस्कारिनयमो भवेत् ॥
यतः शब्दो निराधारो व्योमात्मादिवदेव च । इत्यादि

इसका तत्त्वर्थ यह है कि शब्द की अभिव्यक्ति संस्काराधीन मानने पर यह आशङ्का होती है कि किसके सैंस्कार से अभिव्यक्ति होती है, शब्द के या श्रोध के अथवा उभय (शब्द और श्रोत्र) के संस्कार से ? शब्द का संस्कार मानने पर सर्वत्र सबकी उपलब्धि होनी चाहिए। यदि यह कहा जाय कि सर्वत्र सब शब्दों का संस्कार नहीं हुआ रहता है. इसलिए जहाँ संस्कार है, उससे अन्यत्र उपलब्धि नहीं होती, ्तो निर्विभाग शब्द के एक देश ( श्रवयव ) के नहीं होने से एकदेश का संस्कार अबह नहीं सकते। आप (मीमांसकों) के मत में आधार-भेद से शब्द का संस्कार भी नहीं माना जा सकता; क्योंकि शब्द तो आकाश और आत्मा के समान निराधार इंडी माना गया है। इसलिए शब्द का संस्कार नहीं मान सकते। श्रोत्र के संस्कार मानने पर भी वे ही पूर्वोक्त दोष आ जाते हैं। जैसे काणादों के मत में श्रोत्र को आकाशरूप, सांख्यों के मत में अहङ्काररूप और मीमांसकों के मत में दिक्रूप, माना गया है। इस अवस्था में आकाश, अहङ्कार और दिक् के व्यापक तथा एक होने के कारण श्रोत्र को भी व्यापक स्त्रीर एक ही मानना पड़ेगा। इस स्थिति में एक ओत्र में मंस्कार होने से सकल ओत्र का संस्कार मानना ही होगा, इसलिए सर्वत्र सबकी एक काल में शब्द का प्रत्यज्ञ होना चाहिए। दूसरे शब्दों में इसे यों कहा जा सकता है-

कणाद, किपल और मीमांसक इन तीनों के मत में क्रमशः श्राकाश, श्राहङ्कार श्रीर दिक्रूप भ्रोत को माना गया है, श्रीर वह श्रीत श्राकाश श्रादि के समान ही सर्वगत, श्रनत्रयत श्रीर एक ही सिद्ध होता है। इस श्रवस्था में एक देश में होनेवाजी ध्विन से उस व्यापक श्रोत्र के संस्कृत हो जाने पर सर्वत्र सकती शब्द की उपलब्धि श्रानवार्थ हो जाती है। कुमारिलमट्ट ने श्लोकवार्त्तिक में कहा है—

आकाराश्रोत्रपत्ते च विभुत्वात् प्राप्तितुल्यता । द्रभावेऽपि शब्दानांमिति ज्ञानं असज्यते॥ चैवमेकत्वं श्रोत्रस्य सर्वप्राणभृतां तेनैकश्रातिवेलायां सगुयुः सर्व त्तस्यानवयवत्वाच्य न धर्माधर्मसंस्कृतः। नभोदेशो भवेच्छोत्रं व्यवस्थाद्वयसिद्धये ॥ मैशेषिकादिसिद्धान्तेक्वेवं तावत प्रसज्यते । कापिलेऽपि विभुत्वेन श्रोत्रादेरियमेव

इस सन्दर्भ में यही दिखाया गया है कि श्रेत्र श्रीर शब्द को एक मानने पर सब प्राणियों को एक काल में शब्द का प्रत्यक्त होने लगेगा, जो होता नहीं है।

#### श्रोत्र-संस्कार पक्ष में दोष

इस पद्म में एक दोष दिखाया गया है एक किसी शब्द की उपलब्धि के लिए श्रोत्र-इन्द्रिय के संस्कृत हो जाने पर समस्त शब्दों का बोध होने लगेगा। कारण यह है कि श्रोत्र संस्कृत है और उसका विषय समस्त शब्द है। जिस प्रकार घट को देखने के लिए उन्मीलित नेत्र समीपस्थ पटादि वस्तुओं को भी देख लेता है, उसी प्रकार किसी शब्द की उपलब्धि के लिए संस्कृत श्रोत्र-इन्द्रिय सब शब्दों का एक काल में बोध करा सकती है। कुमारिलमङ ने कहा है—

> सकुच संस्कृतं श्रीत्रं सर्वशब्दान् प्रबोधयेत्। घटायोन्मीलितं चत्तुः पटं न हि न बुध्यते॥

### शब्द-संस्कार-पक्ष में भी दोष

श्रीत संस्कार-पत्त में जो यह दोष दिखाया गया है कि सब शब्दों की उपलब्धि सबको होने लगेगी, यह दोष शब्द संस्कार-पत्त में भी है। कारण यह है कि समस्त शब्द व्यापक होने से श्रीत्रदेश में श्रवस्थित रहते हैं। उनमें एक के भी संस्कार के समय बलात् सबका संस्कार हो जायगा। क्योंकि, समान देश में रहनेवाले श्रीर समान इन्द्रियों से प्राह्म पद-पदार्थों में किसी का संस्कार हो श्रीर किसी का न हो, इसमें कोई व्यवस्था नहीं है। श्लोकवार्तिक में कुमारिलभट ने कहा है—

पतदेव प्रसक्तव्यं विषयस्थापि संस्कृतौ। समानदेशवर्तित्वात संस्कारोऽप्यविशेषतः॥ स्थिरवाय्वपनीत्या च संस्कारोऽस्य भवन भवेत्। हब्हं वाऽऽवरणापाये तह शाऽन्योपलम्भनम्॥ संस्कृताऽसंस्कृतत्वे च शब्दैकत्वे न सिध्यतः।

इसका तालपर्य यह है कि श्रीत्र संस्कार श्रीर शब्द-संस्कार-पन्नों में समान रूप से यह दोष श्राता है कि सब शब्दों की सर्वत्र उपलब्धि होने लगेगी। कारण यह है कि शब्द की उपलब्धि के प्रतिबन्धक स्थिर वायु के श्रपनयन (निराकरण) से जो संस्कार होगा, वह समान देश में रहनेवाले समस्त शब्दों का श्रविशेषतः होगा | क्योंकि, किसी का संस्कार हो श्रीर किसी का न हो, ऐसा कोई नियम नहीं | प्रतिबन्धक श्रावरण के नाश होने पर उस देश में रहनेवाले श्रन्य पदार्थों का भी उपलम्भन, श्रथात् साज्ञात्कार होना देखा गया है | एक बात श्रीर है कि शब्द को यदि एक निरवयव मानते हैं, तो एक ही वस्तु संस्कृत श्रीर श्रसंस्कृत दोनों कैसे हो सकती ? इस प्रकार, श्रीत्र श्रीर शब्द इनमें किसी एक के संस्कार में दोष हो जाने से उभय संस्कार-पद्ध में भी वे सब दोष श्रा जाते हैं, जो प्रत्येक संस्कार-पद्ध में बताये गये हैं।

#### तीनों का निष्कर्ष

इस प्रकार श्रोत्र, शब्द श्रीर उभय इन तीनों में किसी के संस्कार मानने में दोष च्या जाने से यही सिद्ध होता है कि शब्द प्रयत्न का अभिन्यंग्य नहीं है, किन्तु उससे जन्य है। यदि प्रयत्न से शब्द की ग्रामिव्यक्ति सिद्ध होती, तो किसी प्रकार शब्द को नित्य भी मान सकते थे, परन्तु ऐसा है नहीं। प्रयत्न से शब्द की उत्पत्ति होती है, यही मानना युक्त होता है। जब उक्त युक्ति से शब्द का जन्य, अर्थात् उत्पत्तिशील होना सिद्ध हो जाता है, तब उसी (उत्पत्तिशीलत्व) हेतु से उसका ऋनित्य होना भी सिद्ध हो जाता है। के अनित्यत्व का साधक अनुमान इस प्रकार होता है--शब्दः (पज्ञ) अनित्यः (साध्य), कार्यत्वात् (हेतु), घटवत् (हप्टान्त) जो-जो कार्य, अर्थात् उत्पत्तिशील है, वइ ऋतित्य है (ब्याप्ति)। इस प्रकार, जब शब्द का ऋतित्य होना सिछ हो जाता है, तब उसका प्रादेशिक होना भी सिद्ध ही है। क्योंकि, जो स्प्रनिश्य होता है, वह पादेशिक भी अवश्य ही होता है। शब्द के प्रादेशिक मानने पर ही कोई किसी शब्द को सुनता है, कोई नहीं सुनता, या एक बार सबको सब नहीं सुन पड़ते, इस प्रकार का लोकप्रसिद्ध प्रत्यक्कानुभूत नियम भी उत्पन्न होता है। श्रीर, श्रोत्र इन्द्रिय भी कर्ण-शब्कुली का ही मानना युक्त प्रतीत होता है। श्रोत्र को छाकाश, दिक् ब्रादि स्वरूप मानने पर उसको व्यापक मानना ही होगा। इस स्थिति में यह राम का श्रोत्र है, वह श्याम का इत्यादि श्रोत्र की व्यवस्था नहीं हो सकती।

#### शब्द के व्यानकत्व में भ्रन्यान्य दोष

शब्द को यदि व्यापक मानते हैं, तो इस शब्द को इसने सुना और इसने नहीं सुना इत्यादि शब्द की व्यवस्था ठीक नहीं होती और पूर्वोक्त अव्यस्था तो बनी ही है। साथ-साथ एक बात और है कि शब्द को यदि नित्य और एक माना जाय, तो नाना देशों में रहनेवाले नाना व्यक्तियों द्वारा उच्चारित शब्द नाना देश में उपलब्ध नहीं हो सकता। शबरस्वामी ने अपने भाष्य में इसी बात को स्पष्ट किया है—'नाना देशों में एक समय शब्दों का श्रावण प्रत्यज्ञ हमें होता है, यदि शब्दों को नित्य और एक मानते हैं, तो यह अनुपपत्र हो जाता है। इस भाष्य को उदाहरण-रूप में देते हुए पार्थ सारिधिमिश्र ने शास्त्रदीपिका में लिखा है—'तत्र शब्दस्याऽनुपपत्रमिति प्रतिज्ञा, एकस्येति हेतुः, नित्यो हि असी एकः स्यात् एकस्य च अनुपपत्र नाना देशोपूपलम्मनिति।' अर्थात् इस भाष्य-वाक्य में 'नित्यस्य अनुपपत्रम् यह प्रतिज्ञा है, और 'एकस्य' यह हेतु है। नित्य होने से ही शब्द एक सिद्ध होता है, और एक का नाना देश में एक समय उपलम्भन (प्रत्यज्ञ) होना असम्भव है। यहाँ प्रतिज्ञा और हेतु के प्रदर्शन का ताल्पर्य यही है कि न्याय के पाँचों अवयव (प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन) शब्द के श्रानिस्य होने में समन्वित हो जाते हैं।

साध्यम्त धर्म से युक्त धर्मी के प्रतिपादक वाक्य का नाम प्रतिज्ञा है। स्थायन साध्यविशिष्ट पद्म के निर्देशक वाक्य का नाम प्रतिज्ञा है। न्यायस्त्रकार महर्षि गौतम ने कहा है—'शाध्यनिर्देशः प्रतिज्ञा'। जैसे—शाद्दः स्रनित्यः, पर्वतो विह्नमान्—शाद्द स्रनित्य है, पर्वत स्रिग्नमान् है, यह प्रतिज्ञावाक्य है। लिङ्ग-प्रतिपादक वाक्य हेतु है, जैसे धूमक्तवात्—धूमवान् होने से। यह स्रिग्न का साधक हेतु है। शाद्दः स्रिनित्यः—शाद्द स्रिनित्य है, इस प्रतिज्ञा का साधक कृतकत्वात् या कार्यत्वात्—उत्पत्तिशील या कार्य होने से, यह हेतु है। व्यक्ति के साधक दृष्टान्तवचन को उदाहरण कहते हैं। जैसे—जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ स्रिग्न है, इस व्याप्ति के साधकवचन को उदाहरण कहते हैं। जैसे, वहाँ-वहाँ स्रिग्न है, यह उदाहरण है। हेतु के उपसंहार-वचन को उपनय कहते हैं। जैसे, उसी प्रकार यह पर्वत भी धूमवान् है। पद्म में साध्य के उपसंहार-वचन को निगमन कहते हैं। जैसे, उसी प्रकार यह पर्वत भी स्राग्नमान् है।

इस प्रकार के पञ्चावयव अनुमान से भी यही सिद्ध होता है कि शब्द अनित्य श्रीर श्रव्याप्यवृत्ति हैं।

इसका अनुमान इस प्रकार होता है—'शब्दः अनित्यः'—शब्द अनित्य है (प्रतिज्ञां), कृतकत्वात्—-उत्पत्तिशील होने के कारण हेतु), जो जो कृतक हैं, वे, सब अनित्य हैं, जैसे घट आदि (उदाहरण), उसी प्रकार यह शब्द भी कृतक (उत्पत्तिशील) है (उपनय), इसलिए शब्द अनित्य है (निगमन)। इन पञ्चावयव-वाक्यों से युक्त अनुमान द्वारा यही सिद्ध होता है कि शब्द भी घटादि के समान श्रनित्य—पादेशिक है। जो शब्द को एक, नित्य श्रीर व्यापक मानते हैं, वह युक्त नहीं हैं; क्योंकि श्रनुमानविरुद्ध हो जाता है।

### शब्द के नित्यत्व में ग्राशङ्का

जो नित्य होता है, वह एक ही होता है, ऐसी कोई व्याप्ति नहीं हैं, जिसके यल पर नित्य शब्द को एक ही माना जाय, और एक होने पर नाना देश में उपलब्धि को अनुपपन और अयुक्त माना जाय। इस स्थिति में हो सकता है कि आकाशादि शब्द नित्य होने पर भी अनेक हों। जब गकारादि शब्दों को नित्य और अनेक मान लेते हैं, तब नाना देश में उनका एक काल में प्रत्यच्च होना अनुपपन्न (अयुक्त) नहीं होता। इसलिए, शब्द को नित्य मानने पर भी अनेक होना मान लें, तो क्या आपत्ति है ?

### पूर्वोक्त माशङ्का का समाधान

किसी विशेष कारण के विना नित्य वस्तु को अनेक नहीं मान सकते, यह सिद्धान्त सर्वजनप्रसिद्ध है। शास्त्रकारों ने भी लिखा है—'असित विशेष नित्यस्य नानेकत्वम्'—कोई विशेष कारण न होने से नित्य वस्तु अनेक नहीं हो सकती। यदि विशेष कारण के विना भी नित्य को अनेक माना जाय, तो आकाश अनेक क्यों नहीं हो? यदि यह कहा जाय कि अनेक देश में सकता शब्दों की उपलब्धि होती है, यही एक विशेष कारण है, जिससे शब्द को नित्य होने पर अनेक मान सकें। यह कथन ठीक नहीं है। शब्द को अनित्य मानने पर भी अनेक देश में शब्दों की उपलब्धि हो सकती है और नित्य मानने पर भी अनेक देश में शब्दों की उपलब्धि हो सकती है और नित्य मानने पर भी ज्यापक होने से हो सकती है, इसलिए यह (अनेक देश में उपलब्धि) कोई विशेष कारण नहीं हो सकता, जिससे नित्य शब्द को अनेक मान सकें। दूसरी बात यह है कि मीमांसक लोग 'स एवायं गकारः'—वही यह गकार है, इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा को शब्द के नित्यत्व में सबसे बढ़कर प्रमाण मानते हैं। एक व का अवगाहन करनेवाली बुद्धि को प्रत्यभिज्ञा कहते हैं।

'स एवायं गकार:'—वह यही गकार है, इस प्रत्यभिज्ञा से गकार की एकता सिद्ध होने पर हो शब्द को नित्य सिद्ध कर सकते हैं। यदि उक्त प्रत्यभिज्ञा से वर्णों की एकता सिद्ध न हो, तो शब्द का नित्य होना भी सिद्ध नहीं होता; क्योंकि पूर्व में सुने गये गकार के नष्ट हो जाने पर यह दूसरे ही गकार का श्रवण हो रहा है, इस प्रकार की भी कल्पना हो सकती है। इसलिए, जो शब्द को नित्य मानते हैं, उन्हें वर्ण को एक मानना ही पड़ेगा।

एक बात और है कि जिस प्रकार एक काल में नाना व्यक्तियों से उच्चारित गुकारादि व्यक्तियों में प्रतीति की विशेषता नहीं होती, किन्तु 'स एवायम्' वहीं यह है, इस प्रकार की अविशेषता ही रहती है, उसी प्रकार गत दिन के उच्चारित ग व्यक्ति में भिन्नता ही है, इस प्रकार का कुछ विशेष ज्ञान नहीं होता, जिससे वणों को अनेक माना जाय। पहले कह चुके हैं कि विशेष करण के न रहने पर नित्य को अनेक नहीं मान सकते। इसी कारण वणों को एक ही मानना समुचित प्रतीत होता है।

जिस प्रकार हमारे (नैयायिकों के) मत में साहश्य मात्र से 'स एवायं गकारः' इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा होती है, यहाँ प्रत्यभिज्ञा का विषय एकत्व के गकार में नहीं रहने से प्रत्यभिज्ञा को अप्रमास माना जाता है, उसी प्रकार आप (मीमांसकों) के मत में भी गकार के अनेकत्व स्वीकार करने में प्रत्यभिज्ञा शुक्ति में रजत के समान अप्रमास हो जायगी। परन्तु, यह आपका अभिमत नहीं है। प्रत्यभिज्ञा के अप्रमास होने पर उस पूर्वोच्चरित गकार के न रहने पर भी उससे भिन्न गकार में 'स एवायम्' इस प्रकार का ज्ञान होता ही है। यहाँ इस गकार का पूर्वकाल के साथ सम्बन्ध न होने से पहले सुना हुआ गकार दूसरा ही था, जो नष्ट हो गया है, और यह दूसरा ही गकार है, यह मानना होगा। इस स्थित में गकारादि वर्ण स्पष्ट ही श्रानित्य हो जाते हैं। इस अवस्था में शब्द को नित्य मानना बिलकुल अनुपपन्न हो जाता है। इसलिए शब्द नित्य नहीं है, अपितु अनित्य है, यही युक्त है।

इस प्रकार, जब शब्द का श्रानित्य होना सिख हो जाता है, तब साहश्यमूलक प्रत्यिमज्ञा होने में भी कोई श्रापत्ति नहीं होती है। जिस प्रकार दीप की कलिका (ज्वाला) प्रतिज्ञ्या भिन्न-भिन्न होती हुई भी 'सैवेयं दीपकलिका' वही यह दीपकलिका है, इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा साहश्यमूलक होती है, उसी प्रकार 'स एवायं गकारः,' वही यह गकार है, इस प्रकार की साहश्यमूलक प्रत्यभिज्ञा होने में कोई श्रापत्ति नहीं हो सकती। इसलिए शब्द श्रनित्य श्रीर श्रव्याप्य वृत्ति है, यह सिख हो जाता है। यही तार्किकों की मान्यता है।

### ्तार्किक के मत पर मीमांसक का कथन

तार्किकों के तर्क पर मीमांसकों का कहना है कि तार्किक प्रयत्नों के बाद शब्द की उपलब्धि होने के कारण ही प्रयत्नजन्य होना समक्तकर इस जन्यत्व हेतु से शब्द को श्रनित्य सिद्ध करने की चेष्टा कर रहे हैं, परन्तु यह यक्त नहीं है। कारण यह है कि श्राप (तार्किक) प्रयत्न के बाद शब्द की उपलब्धि होने से ही शब्द को जन्य मानते हैं, यह आपका भ्रम है। कारण यह है कि शटद प्रयत्न का आभि-व्यंग्य है, जन्य नहीं, इस पत्त को मानने पर भी प्रयत्न के बाद शटद की आभिव्यक्ति होती है। क्योंकि, सभी अभिव्यंग्य पदार्थों की उपलब्धि अभिव्यञ्जक व्यापार के बाद ही होना नियमसिद्ध है। कुमारिलभट ने श्लोकवार्त्तिक में कहा है —

> प्रयत्नानन्तरं हष्टेने कान्त्यात् कार्यता ध्वनेः। तद्भिव्यङ्ख्यपत्तेऽपि युज्यते तत्र दर्शनम्।।

इसका तात्पर्य यह है कि प्रयत्न के बाद शब्द की उपलब्धि होने मात्र से ही उसे कार्य (उत्पत्तिशील) नहीं मान सकते । क्योंकि, यह तो ऋभिव्यक्ति पन्न में भी प्रयत्न के बाद ही शब्द की उपलब्धि युक्त ही होती है।

#### तार्किकों का कथन

इसपर तार्किक कहते हैं कि ग्रिभिटयिनत तो संस्कार के ग्रिधीन है ग्रीर संस्कार श्रोत्र शहद या उभय का ही होना सम्भव है, ग्रीर तीनों में किशी का भी उसमें दोष दिखाया जा चुका है — 'सत्रको शब्द की उपलब्धि होनी चाहिए, संस्कार मानें, तो भी या सब शब्दों की एक काल में ही उपलब्धि होनी चाहिए' इत्यादि।

#### मीमांसकों का कथन

उपर्युक्त तर्क पर मीमांसक कहते हैं कि श्राकाश या श्रहङ्कार को श्रोत्र मानने पर ही, उस के व्यापक होने के कारण ही सबको सब शब्दों की उपलब्धि-रूप दोष श्राप (तार्किक) दिखाते हैं, परन्तु यह युक्त नहीं है। क्योंकि, हम मीमांसकों के यहाँ कर्णशब्कुली को ही श्रोत्र माना गया है श्रीर वह प्रतिव्यक्ति भिन्न-भिन्न है। इसलिए सबका श्रोत्र एक व्यापार से संस्कृत नहीं हो सकता, जिससे सब लोगों को शब्द-श्रवण का प्रसङ्ग-रूप दोष हो सके। एक बात श्रीर भी है कि श्राकाश को श्रोत्र मान लेने पर भी शब्द-श्रवण की समुचित व्यवस्था हो जाती है। जैसे, श्रोत्र-भृत श्राकाश का यदि स्वात्तात् संस्कार हो, तभी एक संस्कार से सबके संस्कार की सम्भावना होने से सबको या सब शब्दों के श्रवण-रूप दोष का प्रसङ्ग हो सकता था, परन्तु ऐसा होता नहीं। श्रोत्र-भृत श्राकाश का संस्कार तो श्रिधिशनभूत कर्णशब्कुली द्वारा ही सम्भव है। इस स्थिति में जिसकी कर्णशब्कुली का संस्कार होता है, वह उस शब्द को सुनता है, दूसरा नहीं। इस प्रकार की व्यवस्था होने पर कोई भी श्रापत्ति नहीं उठती।

इसपर पुनः शङ्का होती है कि श्रोत्र के श्रिधिष्ठान यद्यपि भिन्न-भिन्न हैं, तथापि श्राकाशस्त्रकर व्यापक श्रोत्र-इन्द्रिय तो एक ही है, इस स्थिति में एक किसी श्रिधिष्ठान में इन्द्रिय का संस्कार हो जाने पर समस्त इन्द्रिय का संस्कार हो जाने से सब लोगों को सब शब्दों की उपलिब्ध-रूप पूर्वों कत दोष बना ही रहता है। इसी बात को वार्त्तिककार ने लिखा है—

> नन्वेकस्मित्रधिष्ठाने लब्धसंस्कारमिन्द्रियम्। बोधकं सर्वदेहेषु स्यादेकेन्द्रियवादिनः॥

श्रर्थात्, एकेन्द्रियवादियों के मत में एक किसी श्रिधिष्ठान में इन्द्रिय का संस्कार हो जाने पर सकल देहों में वह समस्त शब्दों का बोध करा सकती है।

इस शङ्का का समाधान भी कुमारिलभट्ट ने ही दिया है-

पुंसां देहप्रदेशेषु विज्ञानोत्पत्तिरिष्यते। तेन प्रधानवैदेश्याद् विगुणाः सा तु संस्कृतिः॥

इसका तात्वयं यह है कि जीव के व्यापक होने पर भी किसी देहविशिष्ट में ही ज्ञान होता है, इसलिए शटद का ज्ञान भी किसी देहविशिष्ट में ही होगा। इससे यही भाव निकलता है कि जिस देह की कर्णशब्कुली में संस्कार हुआ है, उसी देह में शब्द का अवण भी होता है दूसरे देह-विशिष्ट में नहीं। एक बात और भी है कि सगुण (गुणसहित) संस्कार ही ज्ञान आदि का उपकारक हो सकता है और प्रधान (सम्पाध) के साथ एकदेश में रहना ही संस्कार का गुण है।

इस स्थिति में देवदत्तीय कर्णशब्कुली का संस्कार यज्ञदत्तीय देह में ज्ञान उत्पन्न करने में भिन्न-देश होने के कारण गुणहीन, श्रर्थात् विगुण हो जाता है। इसी कारण यज्ञदत्त के शरीर विशिष्ट में ज्ञान उत्पन्न नहीं होता है। क्योंकि, नियम प्रधान (सम्पाद्य) के समान देश में रहना ही श्रङ्गभूत संस्कार का उपकारक होना है।

एक बात और है कि केवल एक, शुद्ध, आखण्ड अकाश ही श्रोत्र नहीं है, जिससे श्रोत्र को एक ही माना जाय, किन्तु कर्णशष्त्रुली से युक्त ही आकाश श्रोत्र-इन्द्रिय है श्रीर वह प्रतिपुक्ष भिन्न-भिन्न है। जिस प्रकार महाकाश के एक होने पर भी घट आदि उपाधिमेद से घटाकाश, मठाकाश आदि परस्पर भिन्न भिन्न अनेक प्रकार के होते हैं, उसी प्रकार कर्णशष्त्रुती से युक्त आकाशदेश भी परस्पर भिन्न भिन्न ही हैं, एक नहीं। अहङ्कार या दिग् भाग को श्रोत्र मानने में भी व्यवस्था हो जाती है। पूर्वपत्ती ने जो यह दोष दिया है कि 'सक्कच्च संस्कृत श्रीत्रं सर्वशान्दान् प्रवोधयेत्'— प्रश्तीत् एक बार का संस्कृत श्रीत्र सव शान्दों का बीध करा देगा। इसका परिहार यह होगा—तालु, कंगठ ग्रादि स्थान-विशेष के सम्पर्क से विजातीय ग्रीर विलच्च शान्ति-युक्त ध्वनियों में कोई ध्वनि किसी शब्द के ही ग्रानुरूप संस्कार को उत्तन्न करती है, सर्व साधारण शब्द के संस्कार को नहीं। तालप्य यह है कि वक्ता की ध्वनि जब तालुस्थान से संयुक्त होती है, तब उसमें एक ऐसा विलच्च संस्कार या सामर्थ्य उत्पन्न होता है कि उस ध्वनि से समीपस्थ ग्रादमियों के श्रीत्र का संस्कार होने पर इ च य ग्रीर श इन तालव्य वर्णों का ही श्रवण होता है, श्रव्य वर्णों का नहीं। क्यांकि, तालुस्थान के संयोग से तालव्य वर्णों के श्रवण का ही संस्कार उसमें उत्पन्न हुग्रा है, ग्रन्यों का नहीं। इसी प्रकार ग्रन्य स्थान ग्रीर वर्णों के सम्बन्ध में भी समझना चाहिए। इसे स्पष्टतः समझने के लिए यों कहा जा सकता है कि, तत्-तत् वर्णों के जनक स्थानविशेष के सम्पर्क से तत्-तत् वर्णों के ही श्रिभञ्यञ्जक संस्कार उत्पन्न होते हैं, जिससे ग्रन्य किन्हीं वर्णों का श्रवण नहीं होता है। इस प्रकार श्रोत्र के संस्कार उत्पन्न होते हैं, जिससे ग्रन्य किन्हीं वर्णों का श्रवण नहीं होता है। इस प्रकार श्रोत्र के संस्कार उत्पन्न होते हैं, जिससे ग्रन्य किन्हीं वर्णों का श्रवण नहीं होता है। इस प्रकार श्रोत्र के संस्कार-पन्न में व्यवस्था समझ लेनी चाहिए। शब्द-संस्कार पन्न में भी इसी प्रकार की व्यवस्था करनी चाहिए।

### श्रोत्र-संस्कार ग्रीर शब्द-संस्कार में विशेषता

इनमें विशेषता यह है कि श्रीत्र संस्कार-पन्न में श्रीत्र का संस्कार-ही शब्दी-पलब्धि का व्यवस्थान होता है, वहाँ शब्द संस्कार की अपेन्ना नहीं रहती। शब्द-संस्कार-पन्नमें शब्द का संस्कार ही शब्दोपलव्धि का व्यवस्थापक होता है, वहाँ श्रोत्र के संस्कार की आवश्यकता नहीं रहती। किसी ध्वनित्रिशेष से किसी शब्द का ही संस्कार होता है, सबका नहीं। जिन शब्दों की उपलब्धि नहीं होती, सममना चाहिए कि उनका संस्कार नहीं हुआ है। साथ-साथ यह भी समम लेना चाहिए कि शब्द का संस्कार होने पर भी वक्ता के सभीप में रह नेवालों को ही शब्द का श्रवण होता है, दूर में रहनेवालों को नहीं, क्योंकि इसमें दूरत्व ही प्रतिबन्धक हो जाता है।

### पूर्वपक्ष ग्रीर समाधान

उपर्युक्त कथन पर एक शक्का होती है कि ध्वनि को शब्द का संस्कार मानने पर उसे सकल शब्दों का संस्कारक और अभिन्यञ्जक मानना पड़ेगा। इस शक्का का समाधान एक लौकिक दृष्टान्त द्वारा दिया जा सकता है। घट, पट और नच्चत्र आदि सकल दृश्यमान पदार्थ चन्नु-इन्द्रिय के समान रूप से विषय ( प्राह्म ) होते हैं, परन्तु अभिन्यञ्जक सूर्य के तेज से घट, पट आदि का तो प्रत्यन्न होता है, किन्तु-

नक्तत्रों का नहीं। कारण यह है कि सूर्य का तेज घटादि का ही श्रिमिन्यखिक होता है, नक्तत्रों का नहीं, नक्तत्रों का तो वह तिरोधायक ही होता है। श्रीर, जिस प्रकार, निम्ब की त्वक् (छाल) चन्दन की गन्ध की ही श्रिमिन्यिखिका होती है, दूसरी गन्धों की नहीं, उसी प्रकार किसी ध्विन से उसी शब्द का ही संस्कार होता है, जिसकी श्रिमिन्यिक्त होती है, किसी दूसरे शब्द का नहीं। शब्द-संस्कार-पक्त में सबको शब्द की उपलब्धि होनी चाहिए, इस प्रकार की शङ्का का समाधान—

संस्कारक ध्विन अव्याप्यवृत्ति, अर्थात् प्रादेशिक है। इसलिए, किसी एक देश में ही शब्द का संस्कार होगा, सर्वत्र नहीं। इस अवस्था में संस्कृत शब्द के समीप जिसका श्रोत्र होगा, उसे ही उसका प्रत्यज्ञ होगा, सबको नहीं। इसलिए, अन्यदेशस्य पुरुषों को शब्द का प्रत्यज्ञ नहीं होता।

### ग्रनेकत्र वस्तु की एक काल में उपलब्धि में जैमिनि का मत

जैमिनि ने लिखा है—'श्रादित्यवद् यौगपद्यम्', श्रयांत् एक ही सूर्य के एक काल में श्रनेक देशों में प्रत्यच्च होने के समान एक ही व्यापक गकारादि शब्दों का युगपत् नाना देशों में प्रत्यच्च होता है। जब सूर्य के प्रादेशिक होने पर भी स्वयं प्रकाश श्रीर श्रातिदूरस्थ होने के कारण युगपत् श्रनेक देशों में प्रत्यच्च होता है, तब शब्द के व्यापक होने से इसका श्रनेक देश में प्रत्यच्च होना स्वाभाविक ही है। जिस प्रकार श्रनेक देश में युगपत् प्रत्यच्च का विषय होने से सूर्य श्रनेक नहीं होता, उसी प्रकार व्यापक शब्द भी श्रनेक देश में युगपत् उपलब्ध होने मात्र से श्रनेक नहीं हो सकता।

### सूर्य के दृष्टान्त द्वारा कथन का समर्थन

सूर्य को ही अनेक मानकर अनेक देश में युगपत् उपलब्धि नहीं मानी जा सकती। कारण यह है कि काशी, प्रयाग, मथुरा आदि विभिन्न देशों में रहनेवालें सभी सूर्य को उदयकाल में अपने से पूर्व देखते हैं, मध्याह में ऊपर और अस्त के समय अपने से पश्चिम देखते हैं। अब यहाँ यह विचार करना है कि काशी आदि विभिन्न देशों के निवासियों के लिए पूर्व, पश्चिम और ऊपर का भाग स्पष्ट ही भिन्न-भिन्न है। इसप्रकार, तास्कालिक सूर्य के अधिकरण-देश के भिन्न होने पर भी पूर्व आदि देशों में हश्यमान एक ही सूर्य का विभिन्न देश में प्रत्यन्त होना स्पष्ट प्रतीत होता है। इसी प्रकार, एक व्यापक शब्द का भी एक समय अनेक देश में प्रत्यन्त होना विद्य नहीं होता, प्रत्युत शब्द के व्यापक होने से युक्त ही होता है।

यहाँ ध्यान देने की बात है कि भेद केवल देश का ही है, सूर्य का नहीं। पार्थसारियमिश्र ने लिखा है—

> युगपद्देशभेदश्च स्यादेकस्यापि सूर्यवत्। ये विन्ध्यनिलया ये च कामरूपे व्यवस्थिताः॥ प्राग्भागे ह्यात्मनः सर्वे रुद्यन् भास्वान्निरीक्ष्यते। प्रत्यग्भागे, तथास्तं यन् मध्याह्रे चोर्गार स्थितः॥ भिन्नाश्च तेषां प्राग्भागास्तथा प्रत्यक् तथोपिर। तेष्वस्य दृश्यमानस्य विस्पष्टा भिन्नदेशता॥

(शास्त्रदीपिका)

भावार्ध यह है कि सूर्य के समान शब्द का भी एक काल में देशभेद हो सकता है। जो विन्ध्याचल के या कामलप के निवासी हैं, वे सभी उगते हुए सूर्य को अपने से पूर्व, अस्त होते हुए सूर्य को पश्चिम और मध्याह में ऊपर की ओर देखते हैं। उन सब दर्श को के पूर्व, पश्चिम और ऊपर के भाग भिन्न-भिन्न हैं और उन विभिन्न देशों में दीख पड़नेवाले सूर्य के देश का भेद स्पष्ट है। इससे स्पष्ट हो जाता है कि सूर्य के देशभेद होने पर भी सूर्य में भेद नहीं होता, अर्थात् सूर्य एक ही है, अनेक नहीं। उसी प्रकार व्यापक एक शब्द के विभिन्न देश में उपलब्ध होने से शब्द का भेद नहीं हो सकता।

### सूर्य के एकत्व में प्रत्यक्ष प्रमाण

वायुयान द्वारा देहली से यात्रा करते समय जितनी दूरी पर आप सूर्य को देखते हैं, उतनी ही दूरी पर उसी एक सूर्य को कलकत्ता या कराची या सम्बई, कहीं भी जाते समय आप देखते रहेंगे, कहीं भी दूसरा सूर्य आपको नहीं दोख पहेगा। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि भिन्न भिन्न देश में सूर्य की उपलब्धि होने पर भी सूर्य एक ही है, अने क नहीं। कुमारिलभट ने इसे यो लिखा है—

प्रयन्त्येके च यहेशावुद्यास्तमयौ रवेः।
तावत्येवाभिमन्यन्ते परस्तात्तन्निवासिनः॥
न च भिन्ना निरीक्ष्यन्ते तेन नादित्यभिन्नता।

इसका तालर्थ यही होता है कि एक ब्रादमी जिस देश में जितनी दूरी पर सूर्य को उगते या श्रस्त होते देखता है, उतनी दूरी पर रहने गले भी उसी देश में उतनी ही दूरी पर उसे देखते हैं, परन्तु भिन्न सूर्य को कोई भी नहीं देखता। इसिंखए सूर्य का भेद नहीं होता।

### एकदेशस्य का युगपत् अनेक देश में प्रत्यक्ष का कारण

यद्यपि एकदेशस्य सूर्य का ग्रानेक देश में विरोध होने से युगपत स्थिति नहीं हो सकती, तथापि उस सूर्य के स्थिति देश को नहीं जाननेवाले पुरुष ग्रापने समीप में ही श्रध्यास (भ्रम) कर लेते हैं। ग्रार्थात् श्रपने सामीप्य के श्रमाव में भी ग्रापने समीप मान लेते हैं। उसी प्रकार उनके ग्रागे दूर देश में रहनेवाले भी ग्रपने सामीप्य के श्रमाव में श्रपने समीप मान लेते हैं। देश-भेद के श्रमाव में भी देश-भेद मानना, यही श्रध्यास है। जैसे रज्जु में (जो सर्व नहीं है) सर्व बुद्धि कर लेना ही श्रध्यास माना जाता है।

यहाँ यह शङ्का होती है कि सूर्य के सामीप्य का श्रध्यास होने से नाना देश में उसका प्रत्यज्ञ होना युक्त प्रतीत होता है, परन्तु शब्द में ऐसी स्थिति नहीं है, तो शब्द का नाना देश में प्रत्यज्ञ कैसे ?

इस शङ्का का समाधान यह है कि शब्द के एक तथा व्यापक होने से श्रनेक देश में उसका प्रत्यम्ब सम्भव है, कारण कि शब्द की श्रमिव्यक्षिका ध्वनि श्रव्याप्य-वृत्ति है, व्यापक नहीं । इस स्थिति में व्यापक एक शब्द के श्रभाव होने पर भी श्रव्याप्यवृत्ति ध्वनि के देश-भेद होने के कारण शब्द का भी देश-भेद भासित होता है।

#### तार्किकों का प्राक्षेप

इनका आचेप है कि इन्द्रियों के प्राप्यकारी होने से विषयों का इन्द्रिय के साथ सम्बन्ध होने पर ही विषय का प्रत्यच्च होता है, अन्यथा नहीं। इस स्थिति में ओन-इन्द्रिय जब विषय-प्रदेश में जाकर उसके साथ सम्बद्ध होगी, तभी उस देश का प्रहण्ण कर सकेगी, अन्यथा नहीं। प्रकृत में दूर देश में जो शब्द का प्रहण्ण होता है, वह नहीं होना चाहिए। कारण यह है कि उस दूर देश का ओन के साथ सम्बन्ध नहीं हुआ है, इसलिए उस देश का ओन से ज्ञान नहीं होना चाहिए। जब ध्वनि के उत्पत्ति-देश का ही प्रहण् (ज्ञान) नहीं होता है, तब ध्वनि के उत्पत्ति-देश का ही प्रहण् (ज्ञान) नहीं होता है, तब ध्वनि के उत्पत्ति-देश-विशिष्ट शब्द का प्रहण् अनुपपन्न हो जाता है; क्योंकि विशिष्ट बुद्धि में विशेषण्ण का ज्ञान होना अत्यावश्यक है। जैसे — 'दणडी पुरुषः', यहाँ दणडी (दणडविशिष्ट) का ज्ञान तबतक नहीं हो सकता, जबतक दण्ड का ज्ञान न हो; क्योंकि, द्रुड विशेषण्ण है,

श्रीर विशिष्ट बुद्धि में विशेषण का ज्ञान कारण होता है। प्रकृत में उत्पत्ति-देश-विशिष्ट शब्द का प्रहण होता है। यहाँ उत्पत्ति देश भी शब्द का विशेषण है, इसिलिए शब्द के ज्ञान में उत्पत्ति-देश का भी ज्ञान होना त्र्यावश्यक हो जाता है। श्रीर उत्पत्ति-देश के साथ श्रोत्र का सम्बन्ध न होने से तद्विशिष्ट शब्द का ज्ञान श्रितुपपन्न ही है।

#### मीमांसक द्वारा श्राक्षेप का समाधान

तार्किकों का त्राह्में तभी युक्त हो सकता था, जब ध्विन के उत्पक्ति देश-विशिष्ट शब्द का ग्रहण होता, परन्तु ऐसा है नहीं । यहाँ तो ओत्र ही स्वरूप मात्र से शब्द का ग्रहण कराता है । तो भी जिस दिशा से ध्विन त्राती है, उस देश-विशिष्ट शब्द का तो ग्रहण होता ही है, त्रीर दिशा तो व्यापक होने से ओत्र के साथ सम्बद्ध ही है, इसलिए उसका ज्ञान ओत्र से होना सम्भव ही है, त्रासम्भव नहीं । यद्यपि दिक् स्वतन्त्रतया ओत्र का ग्राह्म (विषय) नहीं है, तथापि शब्द के ग्रहण होने पर उसके विशेषण होने से उसका भी ग्रहण होता ही है ।

जैसे, काल किसी इन्द्रिय का विषय (प्राह्म) नहीं है, तो भी 'तदानी घट आसीत्', 'इदानी घटो वर्तते'—उस समय घट था, इस समय घट है इत्यादि स्थलों में घट के विशेषण होने से काल-विशिष्ट घट का चात्रुष प्रत्यत्त होता है। यहाँ कालविशिष्ट हो घट का प्रहण होता है, केवल घट का नहीं। यदि काल का प्रहण नहीं, तो कालविशिष्ट का ग्रहण कदापि नहीं हो सकता।

### इस सम्बन्ध में एक शङ्का

श्रीत्र-इन्द्रिय सम्बद्ध विषयों का ही ग्रहण करती है। इस स्थित में ध्विन के उत्पत्ति-देश के दूर होने के कारण श्रीत्र के साथ सम्बन्ध न होने से ध्विन के उत्पत्ति-देश का श्रीत्र से किस प्रकार हो सकता है ?

#### मोमांसक द्वारा समाधान

समीप देश से ग्राई हुई ध्वनियाँ तीव होती हैं ग्रीर तीव शब्द को बोधित करती हैं। इसी प्रकार दूर से ग्राई हुई ध्वनि मन्द, दूरतर से ग्राई हुई मन्दतर ग्रीर मन्दतम होती जाती है ग्रीर मन्द, मन्दतर ग्रीर मन्दतम शब्दों को बोधित करती है। तीव शब्द का बोध होने से ध्वनि का उत्पत्ति-देश समीप है, मन्द शब्द का बीध होने से दूर श्रीर मन्दतर शब्द का बोध होने से दूरतर ध्विन-देश की प्रतीति श्रनुमान से ही होती है।

श्रव यहाँ यह भी जान लेना श्रावश्यक है कि शब्द का ग्रहण श्रोत्रदेश में ही होता है, कारण यह है कि एहामाण शब्द का परमार्थ देश श्रोत्र ही है। जब शब्द के परमार्थभूत श्रोत्रदेश का ग्रहण नहीं होता श्रीर उक्त मन्दत्वादि हेतु से श्रन्तमान द्वारा ध्विन के उत्पत्ति-देश का ग्रहण होता है श्रीर शब्द का भी, उस समय शब्द श्रोर उत्पत्ति-देश के परस्पर सम्बन्ध न हे ने पर भी सम्बन्ध के श्रम से पूर्व या पश्चिम दिशा में इतनी दूरी पर शब्द हो रहा है इत्यादि प्रतीति होती है। जिस प्रकार 'इदं रजतम्' इत्यादि स्थल में 'इदम्' का श्रंश जो पुरोवर्त्ती द्रव्य है, उसका प्रत्यन्त होने पर श्रीर रजत का समरण होने पर पुरोवर्त्ती देश श्रीर रजत, इन दोनों के सम्बन्ध न रहने पर भी श्रम से ही यह रजत है, इस प्रकार का दोनों (पुरोवर्त्ती देश श्रीर रजत) में सम्बन्ध भासित है। उसी प्रकार यहाँ प्रकृत शब्द श्रीर ध्विन के उद्यक्ति-देश में सम्बन्ध न रहने पर भी श्रम से ही सम्बन्ध भासित होता है।

शब्द के नित्यत्व, ग्रनित्यत्व ग्रौर इन्द्रियों के प्राप्यकारित्व ग्रादि का

श्रव यहाँ प्रश्न उठता है कि शब्द श्रनित्य (चिण्क) है श्रथवा नित्य ? यदि शब्द को चिण्क मानते हैं, तो समीप में रहनेवाले को शब्द-प्रहण होने के बाद ही वह शब्द नष्ट हो जायगा, श्रीर दूर रहनेवाले को शब्द का प्रत्यच नहीं हो सकता; क्योंकि समीपस्थ के शब्द सुनने के बाद ही वह शब्द नष्ट हुश्रा रहेगा। शब्द को नित्य मानने में भी समीपस्थ को चिरकाल-पर्यन्त उसका अवण होते रहना श्रनिवार्य हो जायगा। परन्तु ऐसा होता नहीं है।

इस सम्बन्ध में एक बात और विचारणीय है कि शब्द के ग्रहण में दिग्विशेष के ग्रहण को मीमांसक भून बताते हैं। यहाँ शब्द के श्रनित्य माननेवाले
बौद्धों का यह श्राचिन होता है कि, सित बाध के भ्रान्तित्वं भवितं — बाध क रहने
पर ही भ्रान्ति की सम्भावना मानी जाती है। जैसे, 'नेदं रजतम'—यह रजत
नहीं है, इस प्रकार के श्रन्त में बाध ज्ञान होने से ही शुक्ति में रजत ज्ञान को भ्रम
माना जाता है, परन्तु प्रकृत में पूर्व दिशा में उतनी दूरी पर शब्द हो
रहा है, इस प्रकार की प्रतीति को श्राप (मीमांसक) भ्रम बता रहे हैं, किन्तु यहाँ
किसी बाधक का ज्ञान नहीं होता। इस स्थिति में बाधक-ज्ञान के श्रमाव में भी
भ्रम बताना न्यायविरुद्ध है, श्रतः श्रयुक्त हो जाता है।

#### शब्द के नित्यत्व में विशेषता

शब्द को नित्य और एक यदि माना जाता है, तभी उक्त ध्वनि-देश-प्रतीति को आनित मानने की आवश्यकता होती है। अन्यथा नाना देशों में उत्पक्ति-विनाश-शाली नाना शब्दों की उपलब्धि होने के कारण 'पूर्वादि दिशा में इतनी दूरी पर शब्द हो रहा है, इत्यादि प्रतीति आनित कदापि नहीं हो सकती। और, शब्द को नित्य मानने पर उसके उदाक्ति-विनाश न होने के कारण ध्वनि से श्रोवदेशस्थ ही शब्द की अभिव्यक्ति माननी होगी, इस स्थिति में ध्वनिदेशस्थ शब्द की अभिव्यक्ति माननी होगी, इस स्थिति में ध्वनिदेशस्थ शब्द की अभिव्यक्ति मानने पर ध्वनिदेश के साथ श्रोव के सम्बन्ध न होने से शब्द को उपलब्धि नहीं हो सकती। कारण यह है कि श्रोव-इन्द्रिय प्राप्यकारी (सम्बद्ध्याही) होती है, अर्थात् सम्बद्ध वस्तु का ही अहण करनेवाली होती है, यह नियम है। इसलिए, इस पद्ध में श्रोवदेशस्थ ही शब्द की श्रमिव्यक्ति माननी होगी, इस स्थिति में श्रोवदेशस्थ ध्विन के उत्पक्ति देश के साथ सम्बन्ध न होने पर भी वहाँ शब्द हो रहा है, इस प्रकार की जो प्रतीति होती है, उनको आनित मानना पड़ता है।

परन्तु, यह मानना युक्त नहीं होता। कारण यह है कि शब्द का नित्य ग्रीर एक होना 'स एवार्य गकारः', वही यह गकार है, इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा से ही सिख होता है, परन्तु वहाँ साहश्य मानकर प्रत्यभिज्ञा की उपपत्ति सिद्ध हो जाने से प्रत्यभिज्ञा को ही भ्रम क्यों न मान लिया जाय १ जिससे 'तत्र शब्दः', वहाँ शब्द है, इस प्रतीति को भ्रम न मानना पड़े। इसका तारार्य यही है कि दूरदेश में शब्द-प्रतीति को भ्रम तभी मानना पड़ता है, जब शब्द का नित्यत्व ग्रीर एकत्व सिद्ध हो। शब्द का नित्यत्व ग्रीर एकत्व उक्त प्रत्यभिज्ञा के ग्रधीन है, ग्रीर प्रत्यभिज्ञा साहश्मूलक है, ग्रमेदमूलक नहीं। इस ग्रवस्था में भेद होने पर भी श्रमेद मानकर जो प्रत्यभिज्ञा होती है, उसी को भ्रम मानना युक्त प्रतीत होता है। जब श्रमेदमूलक प्रत्यभिज्ञा होती है, उसी को भ्रम मानना युक्त प्रतीत होता है। जब श्रमेदमूलक प्रत्यभिज्ञा का भ्रम होना सिद्ध होता है, तब शब्द का नित्य होना ग्रीर एक होना भी सिद्ध नहीं होता, इस स्थिति में शब्द ग्रनित्य ग्रीर ग्रनेक स्वतः सिद्ध हो जाता है। यही शब्द के श्रनित्य माननेवाले पूर्वपिद्धयों की ग्राशङ्का का तात्य है।

#### मीमां मुकों का कथन

उपर्युक्त आशाङ्का के उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि यह बात युक्त है कि 'स एवायं गकारः', इस प्रत्यमिज्ञा को जबतक अभान्त न माना जाय, तबतक ब्वनिदेश में शब्द-प्रतीति को भ्रम नहीं मान सकते, परन्तु नाना देश में शब्द की उपलब्धि को भ्रान्ति मानना अपिरहार्य ( आवश्यक ) हो जाता है। कारण यह है

कि शब्द के अनित्यत्व-पत्त में भी ओत्र के सम्बद्धग्राही होने के कारण ओत्रगत शब्द का ही ग्रहण होता है, यही मानना पड़ेगा। इस स्थिति में ओत्रगत शब्द का वक्ता के सुखदेश के साथ जो सम्बन्ध प्रतीत होता है, उसको अम मानना आवश्यक हो जाता है। इस अवस्था में प्रत्यभिज्ञा और नाना देश में शब्द की उपलब्धि, इन दोनों को आन्ति मानने की अपेत्ता नाम देश में उपलब्धि को ही आन्ति मानना युक्त प्रतीत होता है। कारण यह है कि ओत्र के प्राप्यकारी होने से और वक्ता के सुखगत शब्द का ओत्र से किसी प्रकार का सम्बन्ध न होने से उसको आन्ति मानना युक्त है।

#### सौंगत मत

सौगत मत में इन्द्रियों को प्राप्यकारी माना गया है, इसलिए उनके मत में दूरदेश में शब्द-प्रतीति को अम नहीं माना जाता। बौद्धों का कहना है कि इन्द्रियों के प्राप्यकारी सिद्ध होने पर ही श्रोत्र को सम्बन्ध हाने पर भी 'उस दिशा में शब्द हो रहा है' इस प्रकार की सम्बन्ध-प्रतीति को आन्ति कहना युक्त हो सकता था, परन्तु ऐसा है नहीं। क्योंकि, इनके मत में इन्द्रियाँ अप्राप्यकारी हैं। इनके मत में यदि कोई बाह्य पदार्थ होता, तो उसके साथ इन्द्रियों का सम्बन्ध भी किसी प्रकार हो सकता था, परन्तु बौद्धों के शून्यवादी होने से और इनके मत में बाह्य पदार्थ न होने से उनके साथ इन्द्रियों का सम्बन्ध किसी प्रकार भी संभव हो सकता है।

एक बात श्रीर भी है कि दूरस्थ विषयों का ही इन्द्रियों से प्रत्यच्च होता है, श्रत्यन्त समीपस्य का नहीं। विषयों के प्रत्यच-काल में सम्बन्ध का श्रनुभव होता भी नहीं, जिससे इन्द्रियों की प्राप्यकारिता स्वीकृत की जाय। बल्कि, प्रत्यच्च यही देखा जाता है कि इन्द्रियों के संयोग होने पर प्रत्यच्च नहीं होता। जैसे नेत्र में संसक्त काजल की उपलब्धि नहीं होती। इन्द्रियाँ विषय-देश में जाकर उसका प्रह्ण करती हैं, यह भी नहीं कहा जा सकता। हम प्रत्यच्च देखते हैं कि दूरस्थित वस्तु को वहाँ गये विना ही नेत्र प्रहण कर लेता है। हाँ, केवल एक बात प्रत्यच्च देखी जाती है कि रसना श्रीर त्वक् ये दो इन्द्रियाँ सम्बद्ध वस्तु को ही प्रहण करती हैं।

परन्तु, चत्तु श्रीर श्रीत्र ये दो इन्द्रियाँ तो श्रसम्बद्ध वस्तु की ही श्राहक होती हैं, सम्बद्ध की नहीं; जैसे नेत्र में संसक्त काजल को नेत्र ग्रहण नहीं करता। इस स्थिति में ध्वनिदेशस्य ही शब्द का ग्रहण होने के कारण ध्वनिदेश के साथ ध्वनि- देशस्य शब्द का सम्बन्ध यथार्थं ही होगा, भ्रम नहीं | इसिलए, शब्द श्रीर ध्वनि-देश के साथ सम्बन्ध को मीमांसकों का भ्रम बताना युक्त प्रतीत नहीं होता । यहाँ यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि इन्द्रियों को प्राप्यकारी मानने पर ही दूर देश में शब्द-प्रतीति को भ्रम मानना पड़ेगा, श्रीर इन्द्रियों को श्रप्राप्यकारी मानने पर दूर देश में शब्द-प्रतीति यथार्थं ही रहती है, भ्रम नहीं । इसी कारण बौद्ध इन्द्रियों को श्रप्राप्य-कारी मानते हैं ।

#### मीमांसक-मत: इन्द्रियाँ अप्राप्यकारी नहीं

बौद्धमत के विरोध में मीमांसकों का कहना है कि इन्द्रियों को अप्राप्यकारी नहीं मान सकते। कारण यह है कि शब्द के अभिन्यक्ति स्थान के सभीपस्थ व्यक्तियों को पहले शब्द सुन पड़ता है और दूरस्थ व्यक्तियों को बाद में। इस विभिन्नता का कारण यह है कि समीपस्थ व्यक्ति के श्रोत्र के साथ शब्द पहले सम्बद्ध होता है और दूरस्थ के साथ बाद में। इसी कारण शब्द की प्रतीति कमशाः होती है, युगपत् नहीं। इसीलिए, इन्द्रियों को प्राप्यकारी मानना पड़ता है। इन्द्रियों को अप्राप्यकारी मानने पर इस प्रकार कमशाः शब्द प्रत्यक्त की व्यवस्था नहीं हो सकती। कहीं-कहीं युगपत् शब्दानुभव का जो भान होता है, वह अममूलक ही है। क्योंकि, चुण के अत्यन्त सूक्ष्म होने के कारण उसके क्रम का सम्यक् आकलन होना सबके लिए कठिन है। मेधाबी व्यक्ति ही अपनी सूक्ष्मेचिका से शब्द-प्रत्यक्त के क्रमिक होने का यथार्थ अनुभव कर सकते हैं, दूसरे नहीं। उपर्युक्त विवेचना का सारांश यही है कि इन्द्रियाँ अपाण्यकारी नहीं हैं। श्लोकवार्त्तिक में कुमारिलभष्ट ने कहा है—

# तत्र दूरसमीपस्थत्रहणात्रहणे समे। स्यातां न च कमो नापि तीत्रमन्दादिसम्भवः॥

तालर्य यह है कि समीपस्थ व्यक्ति के श्रोत्र के साथ शब्द का सम्बन्ध पहले होने से शब्द तीव सुना जाता है, दूरस्थ व्यक्ति के श्रोत्र से बाद में सम्बन्ध होने से मन्द शब्द का श्रवण होता है, श्रातदूरस्थ को उसकी इन्द्रिय के साथ सम्बन्ध नहीं होने से शब्द नहीं भी सुन पड़ता है, इस प्रकार की श्रनुभवसिद्ध व्यवस्था श्रप्राप्यकारी पन्न में सिद्ध नहीं होती है। इसलिए, श्रोत्र का सम्बद्धग्राही होना और नाना देश में शब्द की उपलिष्ध का भ्रम होना दोनों सिद्ध हो जाते हैं। एक बात श्रीर भी है कि जो श्रोत्र श्रादि इन्द्रियों को श्रप्राप्यकारी मानते हैं, ऐसे बौद्धों के प्रति यह प्रश्न होता है कि शब्द क्षिण्क है श्रथवा स्थायी १ यदि च्याक मानते हैं, तो समीपस्थ व्यक्ति को प्रत्यक्ष होकर वह नष्ट हो जायगा, बाद में दूरस्थ व्यक्ति को प्रत्यज्ञ नहीं हो पायगा। यदि इस दोष के निवारण के लिए शब्द को स्थायी मानें, तो समीपस्थ व्यक्ति को चिरकाल तक उसकी उपलब्धि होनी चाहिए, वह क्यों नहीं होती ? बौद्ध इसका उत्तर क्या देंगे ?

दूसरी बात यह है कि 'सर्वे चिएकम्' कहकर बौदों ने सभी पदार्थों को चिएकम् माना है, श्रीर यदि शब्द को नित्य-स्थायी माना जाय, तो बौदों का सिद्धान्त ही भग्न हो जाता है। इन सब कारणों से बौद्ध लोग इन्द्रियों को असम्बद्ध- आही होना सिद्ध नहीं कर सकते। इस स्थिति में नाना देश में शब्द की प्रतीति को भ्रम मानना आवश्यक हो जाता है। दूसरे शब्दों में यदि क्षेत्र का अपाप्यकारी होना प्रमाण सिद्ध होता तो देशान्तर में शब्द-प्रतीति को किसी प्रकार यथार्थ भी समक्त सकते थे, परन्तु ऐसा नहीं होता। इसलिए, नाना देश में शब्द-प्रतीति को भ्रान्ति मानना आवश्यक हो जाता है।

एक बात और भी है कि सौगत मत में आन्तर ज्ञान ही बाह्य पदार्थ के सप में भासित होता है, अन्य स्थायी बाह्य पदार्थ इनके मत में कुछ भी नहीं है। कुछ और बौद्धों के मत में बाह्य ज्ञानमात्र को ही भ्रम माना गया है। इस स्थिति में नाना देश में शब्द-प्रतीति को भ्रम नहीं मानना बौद्धों के लिए अपने ही सिद्धान्त पर कुठाराघात करना है। ये दोष मीमांसकों के मत में नहीं आ सकते। वयोंकि, उनके मत में ध्वनियों के समीप देश, दूर देश और दूरतर देश में कमशः जाने के कारण ध्वनियों से अभिन्यक्त होनेवाले शब्दों का कम से उपलब्ध होना युक्त ही होता है कि समीपस्थ पहले सुनता है और दूरस्थ बाद में। यहाँ दूर और समीप होने की व्यवस्था ध्वनि के उत्पत्ति-देश से ही समफना चाहिए।

इसी प्रकार, ध्वनियों के गमनशील और विनाशी होने के कारण उनसे श्रिभव्यक्ति शब्दों का चिरकाल तक श्रवण न होना भी उत्पन्न हो जाता है; क्योंकि श्रिभव्यञ्जक ध्वनि के श्रिभाव में श्रिभिव्यङ्य शब्द का विराम होना भी स्वाभाविक ही है। इसलिए, शब्द को श्रिनित्य नहीं मान सकते, श्रिपितु वह नित्य, निरवयव, व्यापक और एक है।

#### शब्द के नित्यत्व ग्रौर एकत्व का साधन

ग्रर्थ-प्रतीति के अन्यथा ( शब्द के नित्य माने विना ) अनुपपन होने से शब्द को नित्य मानना ही युक्त होता है। तात्वर्य यह है कि यदि शब्द को अनित्य मानते हैं, तो वह प्रत्युच्चारण भिन्न भिन्न होगा, श्रीर उच्चारण-काल में ही उच्चार्यमाण ( जिसका उच्चारण करते हैं ) शब्दों का अर्थ के साथ सम्बन्ध का शान होना भी श्रसम्भव ही है | विना सम्बन्ध-ज्ञान के शब्द का अर्थ का प्रत्यायक (बोधक) होना भी असम्भव ही है | यह देखा भी जाता है कि शब्द से अर्थ का बोध होता है, इससे सिद्ध होता है कि शब्द नित्य है, अनित्य नहीं ! जब शब्द को नित्य मानते हैं, तब एक समय वृद्ध-व्यवहार से अर्थ का शब्द के साथ सम्बन्ध-ज्ञान हो जाने से सर्वदा अर्थ का बोधक होना सिद्ध होता है । तात्पर्य यह है कि शब्द और अर्थ के सम्बन्ध-ज्ञान हुए विना शब्द से अर्थ का बोध होना असम्भव ही है । देखा जाता है कि बहुत से शब्द (अर्थ के साथ जिनका सम्बन्ध-ज्ञान नहीं है ) सुनने पर भी उससे अर्थ का बोध नहीं होता । कारण यही है कि उनके अर्थ के साथ सम्बन्ध का ज्ञान नहीं है । शब्द के सम्बन्ध ज्ञान में व्यवहार ही मुख्य कारण है । अनित्यवादी के मत में उच्चारण-काल में ही वृद्ध-व्यवहार से अर्थ के साथ सम्बन्ध का ज्ञान होने से अर्थ का बोध जो हो जाता है कि अनित्य मानने पर सम्बन्ध के ज्ञान होने से अर्थ का बोध जो हो जाता है, वह नहीं हो सकता ।

# श्रनित्य-पक्षः में शङ्का-समाधान

यहाँ शक्का यह होती है कि शब्दों के ग्रानित्य मानने पर भी उन शब्दों में किसी एक शब्द व्यक्ति का ग्रार्थ के साथ सम्बन्ध-ज्ञान हो जाने पर उसी सम्बन्ध-ज्ञान से शब्द को ग्रार्थ का बोधक होना क्यों न मान लिया जाय? इसका समाधान यही है कि एहीत सम्बन्धत्राले किसी एक घटादि व्यक्ति का सम्बन्ध-ज्ञान होने पर उसका ग्रार्थ-बोधक होना ग्रास्क हो, परन्तु उसके ग्रातिरिक्त किसी ग्रान्य घटादि शब्द का बोधक होना ग्रासम्भव ही है । श्रान्यथा, एहीत सम्बन्धवाले शब्दों के ग्रातिरिक्त श्राप्तित सम्बन्धवाले जितने ग्रादि शब्द हैं, उन सबोका ग्रार्थबोधकत्व होने लगेगा। इस स्थिति में गो शब्द का सम्बन्ध-ज्ञान होने पर ग्राप्त शब्द भी बोधक होने लगेगा। इसपर बौदों का कहना है कि यह ठीक है कि गो शब्द का सम्बन्ध ज्ञान होने से ग्राप्त शब्द बोधक नहीं हो सकता; क्योंकि, ग्राप्त शब्द गो शब्द के सहश नहीं है, परन्तु, जो शब्द एहीत सम्बन्धवाले शब्दों के सहश हैं, उनके बोधक होने में क्या ग्रापित है ? जैसे प्रथम उच्चारित गो शब्द का सम्बन्ध-ज्ञान होने पर उसके सहश ग्रान्य गो शब्द का भी बोधक होना ग्रास्त हो प्रतीत होता है, श्राप्त नहीं ।

#### मीमांसकों का कथन

उपर्युक्त बात के उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि यदि कोई भी गो या घटादि शब्द मुख्य अर्थवान् होता (जिसका सम्बन्ध-ज्ञान हो चुका हो), तो यह कहना युक्त भी हो सकता था कि उसके साहर्य से यह भी बोधक हो सकता है, परन्तु इस प्रकार का कोई भी शब्द अनित्यवादियों के मत में नहीं है, जिसका सम्बन्ध-ज्ञान हो चुका हो। कारण यह है कि शक्ति का ज्ञान अन्वयव्यतिरेक से होता है, और अन्वयव्यतिरेक का ज्ञान दो-चार बार उसकी उपलब्धि के बिना असम्भव ही है। अनित्य का तात्पर्य है, उच्चारण के बाद ही नष्ट हो जाना, और जो नष्ट हो गया उसका दितीय बार उच्चाण हो नहीं सकता और उच्चारण के बिना उसकी उपलब्धि भी नहीं हो सकती। कारण यह है कि शब्द नृतीय ज्ञण में नष्ट हो जाता है, अत्यव अनित्य है, इसलिए अर्थ की उपलब्धि के समय वह रहेगा नहीं, क्योंकि वह नश्वर है। अनेक बार उच्चारण न हो सकने के कारण उसकी उगलब्धि बाधित हो जाती है। इस परिस्थित में किसी भी गो, घट आदि शब्दों के अर्थ के साथ सम्बन्ध का ज्ञान नहीं हो सकता, जिसके कारण उसके साहश्य से अन्य गो, घट आदि शब्दों का अर्थ के प्रत्यायक (बोधक) होना सिद्ध किया जा सके। दूसरे शब्दों में यों कहा जायगा—

शब्द को यदि उच्चरितप्रध्वंसी मार्ने, जैसा कि बौद्ध मानते हैं, तब तो उसकी स्वामाविक जो अर्थाभिषान करने की शक्ति है, उसका ज्ञान करना अश्वयय हो जाता है। कारण यह है कि वृद्ध-व्यवहार में पुनः-पुनः उसका प्रयोग या व्यवहार देखने से ही अस्वार्थ के परिहारपूर्वक स्वार्थ के अभिषान का सामर्थ्य निश्चित किया जाता है और उच्चारित-मात्र नष्ट हो जानेवाले शब्दों का पुनः-पुनः उच्चारण हो नहीं सकता। पुनः-पुनः उच्चारण के अभाव में उनका प्रयोग भी नहीं देख सकते, पुनः-पुनः प्रयोग न देखने से उनके अर्थाभिषान सामर्थ्य का भी ज्ञान नहीं हो सकता और यह ज्ञान न होने से प्रथमश्रुत शब्द के समान ही द्वितीय-तृतीय बार श्रुत शब्द भी अर्थनोध कराने में समर्थ नहीं हो सकता। इसलिए, शब्द को नित्य और एक मानना आवश्यक हो जाता है।

# शब्द की स्रनित्यता स्रौर प्रनेकता : पूर्वपच

यहाँ श्राशङ्का यह होती है कि शक्तिग्रह-काल में ही दो-तीन बार पहले शब्द को सुनने पर उन शब्दों की अर्थ-प्रतीति के साथ ही अन्वयव्यतिरेक से शक्ति ज्ञान हो जाने पर उनके सहश श्रूयमाण चतुर्थ गो, घट श्रादि शब्दों के अर्थ के साथ सम्बन्ध ज्ञान भी होता है, इसिलए उसका अर्थ-प्रत्यायक होना भी अक्त ही होता है और उसके उत्तरकाल में श्रूयमाण गो, घट आदि शब्दों का उसके साहश्य होने से ही अर्थ का बोधक होना सिख हो जाता है। इसिलए, शब्द को अनित्य और अनेक मानने में भी कोई दोष नहीं होता। अतः, शब्द श्रनित्य और अनेक युक्त प्रतीत होता है।

#### मीमांसकों का उत्तर

इनका कहना है कि जिस पुरुष ने दो तीन बार गो शब्द सुना है, उसे
पुरुष से चतुर्थ श्रूयमाण गो शब्द अर्थवान होता है। परन्तु, वही चतुर्थ बार श्रूयमाण
गो शब्द, जो पहले-पहल सुन रहा है, उसके प्रति वह गो शब्द अनथक ही रहेगा;
क्योंकि उसने प्रथम-दो तीन गो शब्द नहीं सुने हैं, जिससे उसको शक्तिज्ञान हो।
एक ही शब्द किसी के लिए अर्थवान् श्रौर किसी के लिए अनर्थक हो, यह युक्त नहीं
हो सकता, अपितु विरुद्ध हो जाता है। इसी बात को वार्त्तिककार ने इस
मकार कहा है—

श्चप्रतीतान्यशब्दानां तत्कालेऽसावनर्थकः। स एवान्यश्रुतीनां स्याद्रथेवानिति विस्मयः॥

इसका तालर्य यही है कि जिस पुरुष ने पहले दो तीन बार गो शब्द नहीं सुना है, अर्थात् जो प्रथम बार ही सुन रहा है, उसके लिए वह गो शब्द अनर्थक है, आर्थात् जो प्रथम बार ही सुन रहा है, उसके लिए अनर्थक न हो, अर्थात् अर्थवान् हो, यह विस्मय अर्थात् विरुद्ध है। इससे यह स्चित होता है कि उसके सहश अन्य गो शब्दों से उन पुरुषों को अर्थवीध नहीं होगा।

## पूर्वोक्त कथन पर पुनः शङ्का

यदि यह कहें कि एक ही देवदत्त व्यक्ति अपने पिता का पुत्र और अपने पुत्र का पिता होता है, इस प्रकार निरूपक भेद होने से एक ही देवदत्त को पिता और पुत्र दोनों होने में विरोध नहीं; क्यों कि इसका निरूपक भिन्न-भिन्न है। इसी प्रकार यहाँ भी निरूपक के भेद होने से एक ही शब्द के किसी के प्रति अनर्थक और किसी के प्रति सार्थक होने में कोई आपत्ति नहीं है।

#### शङ्का का उत्तर

इसमें कोई प्रमाण नहीं है कि निरूपक के भेद होने से सम्बन्ध के अविरोध होने पर भी अर्थवन्त और अनर्थकत्त्र इन दोनों में परस्वर विरोध न हो। जो अर्थवान् होगा, वह किसी के प्रति भी अर्थवान् ही रहेगा, अनर्थक नहीं होगा, और जो अर्थक होगा, वह किसी के प्रति भी अर्थवान् नहीं होगा, सबके प्रति अनर्थक ही रहेगा।

इसपर बीख यह कहते हैं कि जिस गो शब्द को मैंने अर्थवान् सिद्ध किया है, वह गो शब्द तो अर्थवान् ही रहेगा, वह अनर्थक कभी नहीं हो सकता, जिससे विरोध कहा जाय | केवल अर्थज्ञान के कारणीभूत अन्वयव्यितरेक के ज्ञान न होने से किसी को अर्थज्ञान नहीं होता है, इसलिए वह अन्यक नहीं हो सकता । जैसे—विद्यमान घटादि पदार्थों के ज्ञान न होने पर भी उनका असस्व (अभाव) नहीं हो सकता, इसी प्रकार शब्दों के अर्थवस्त का ज्ञान न होने मात्र से उनका अभाव नहीं हो सकता। इसका उत्तर यह होता है कि ऐसा मानने पर उसके उत्तर काल में होनेवाले शब्दों का भी इसी प्रकार स्वाभाविक अर्थवस्त्र होने लगेगा, उसके साहश्य से नहीं । इस स्थित में अन्य शब्दों के उसके साहश्य से अर्थ का बोधक होना जो बौद्धों के मत में माना गया है, वह असङ्गत हो जाता है। इसी बात को वार्त्तिककार ने कहा है—

# श्रथास्य विद्यमानोऽपि कश्चिद्रथे न गम्यते। तत्तु ल्थमुत्तरस्येति किं सादृश्येन वाचकः॥

इसका तात्पर्य यह है कि उत्तरवर्त्ती गव।दि शब्दों के स। हश्यमूलक गौग अर्थवस्व जो बौद्धों का अभियत है, वह किसी प्रकार भी उस उक्त स्थिति में संगत नहीं होता; किन्तु मुख्य अर्थवन्त्र ही उनके मत में भी युक्त हो जाता है, यह अपने सिद्धान्त में ही कुठाराधात है। इस विरोध का परिहार इस प्रकार बौद्धों ने किया है कि दो-तीन बार गो शब्द के सुनने के बाद जिस एक गो शब्द का देवदत्त ने शक्तिग्रह के द्वारा स्रर्थवत्व का निश्चय किया है, उसके स्रौर उसके उत्तरवर्त्ती गो शब्द के सम्बन्ध-ग्रह्ण करनेवाले देवदत्त के प्रति अर्थवत्त्व होने पर भी जिसने सम्बन्ध का ज्ञान नहीं किया, उस यज्ञदत्तादि के प्रति श्रबोधक होने से श्रर्थ का बोध नहीं होता, इसिलए अनर्थक ही रहता है, इस स्थिति में विरोध नहीं होता । कारण यह है कि एक ही पुरुष के प्रति अर्थवत्व श्रौर श्रनर्थकत्व होने में विरोध की सम्मावना होने पर भी पुरुष-मेद होने से विरोध नहीं होता। पुरुष-मेद होने पर किसी पुरुष के प्रति अर्थवस्व और किसी पुरुष के प्रति अनर्थकत्व होना यह स्वाभाविक है। यह बौ दों की मान्यता है। परन्तु,बोद्रों का इस प्रकार मी परिहार करना युक्त नहीं होता। कारण यह है कियदि शक्तिग्रह के अनन्तर श्रूयमाण उत्तरवर्ती शब्दों का जिसने सम्बन्ध-ज्ञान नहीं किया, उसके प्रति श्रनर्थकत्व मानें, तब तो श्राप (बौद्धों) के मत में मुख्य श्रर्थवाले जो शब्द अभिमत हैं, उनका भी किसी के प्रति अबोधक होने से अनर्थं क होना सिद्ध हो जाता है। इस स्थिति में बौद्धों के मत में कोई भी शब्द अर्थवान् सिद्ध नहीं होता। कारण यह है कि किसीके प्रति शक्तिग्रान होने से अर्थवान् होने पर भी जिसने शक्ति का ज्ञान नहीं किया, उसके प्रति वह अबोधक ही रहेगा और श्रबोधक होने से श्रनर्थक ही रहेगा। इसी श्रमिपाय से कुमारिलभट ने श्लोक-वार्तिक में लिखा है-

# अनुर्थेकत्वमिति स्याद् अथानन्यश्रु शेन् प्रति । पूर्वस्मित्रपि तत्धत्त्वात्वर्वानर्थकता भवेत्।।

श्रथांत्, जिसने श्रन्य गो शब्द को नहीं सुना है, पहले-पहल सुन रहा है, उसके प्रति उस गो शब्द को यदि शिक्तग्रह न होने के कारण अर्थबोधक न होने से अन्धंक माना जाय, तब तो पूर्ववाले गो शब्द (जिस के साहश्य से उत्तरवाले गो शब्द को बोधक मानते हैं) को भी अन्धंक मानना होगा, कारण यह है कि उस गो शब्द को भी जिसने पहले-पहल सुना है, उसे शिक्तग्रह न होने से उसके प्रति भी अबोधक होने के कारण वह शब्द भी अन्धंक होने लगेगा। इसका ताल्प्य यह है कि जिस पुरुष ने पहले दो तीन गो शब्द सुन रखे हैं, उसी पुरुष को अन्वयव्यतिरेक के द्वारा चतुर्थ गो शब्द के अर्थ के साथ सम्बन्ध का शान होना बौद्धों की मान्यता है। इस्र लिए उसी पुरुष के प्रति वह चतुर्थ गो शब्द बोधक होने से सार्थक हो सकता है, उसके बादवाले पञ्चम, षष्ठ आदि गो शब्द तो उसी चतुर्थ आदि शब्द के साहश्य से ही प्रत्यायक होने से सार्थक होंगे।

इस अवस्था में जिस पुरुष ने पहले दो तीन गा शहर नहीं सुने, किन्तु पञ्चम गो शब्द को ही पहले पहल सुन रहा है, उस पुरुष को तो अन्वयव्यतिरेक के प्रहण न होने से अर्थ के साथ सम्बन्ध ज्ञान न होने के कारण उस (जिसने प्रथम गो शब्द नहीं सुना) के प्रति पञ्चम गो शब्द भी अप्रत्यायक होने से अन्धिक ही है। इसी प्रकार जिसने पहला गो शब्द नहीं सुना, उसके प्रति चतुर्थ गो शब्द भी अन्धिक ही रहेगा। इसी प्रकार समस्त गो शब्द किसी के अबोधक होने से अन्धिक ही रहेंगे। कारण यह है कि अर्ग्हीत शक्तिवाले किसी के प्रति वे अप्रत्यायक ही रहेंगे, यही उक्त वार्त्तिक का ताल्पर्य है।

इस प्रकार, शब्द को अनित्य श्रीर अनेक माननेवालों के मत में अनेक प्रकार के पूर्वोक्त दोष श्रीर विरोध हो जाते हैं, इस कारण शब्द को नित्य श्रीर एक मानना ही सुक्त प्रतीत होता है।

### शक्तिकास्वरूप

शक्ति के स्वरूप के सम्बन्ध में भी शास्त्रकारों में मतभेद है। नैयायिकों का कहना है—ईश्वर की इच्छा ही शक्ति है। उनकी परिभाषा है—'श्रस्माच्छ्रद्धा-दयमधों बोद्धव्यः' श्रथवा 'इदं पदममुमर्थं बोध्यतु रह्याकारा इश्वरेच्छा एव शक्तिः' श्रथात् इस पद से यह श्रथं समक्ता चाहिए, श्रथवा यह पद इस श्रथं का बोध

कराये, इस प्रकार की ईश्वरेच्छा ही शक्ति है। यहाँ एक में शब्दप्रकारक अर्थ-विशेष्यक बोध होता है, और दूसरे में अर्थप्रकारक शब्दिवशेष्यक बोध होता है। इसका तात्पर्य यह है कि नैयायिकों के मत में जो प्रथमान्त रहता है, वही मुख्य विशेष्य होता है, जो किसी का विशेषण नहीं होता। ऐसा मुख्य विशेष्य पहली परिभाषा में 'अर्थः' (प्रथमान्त) और दूसरी में 'शब्दः' (प्रथमान्त) है।

शब्द में शक्ति की कल्पना इसिलए की गई है कि लोक में बहुत-से शब्द सुनने पर भी उनके अर्थी का ज्ञान नहीं होता, इसिलए शब्द में ऐसी एक शक्ति मानी गई, जिससे शब्द से अर्थ-ज्ञान हो । शब्द में रहनेवाली उस शक्ति (चीज) को वृत्ति कहते हैं।

## वृत्ति के सम्बन्ध में कुछ विचार

वृत्ति से उपस्थित किया गया ही पदार्थ शाब्दबोध का कारण होता है। जबतक पदार्थ की उपस्थिति नहीं होती, तबतक शाब्दबोध नहीं होता, श्रीर वृत्तिज्ञान विना पदार्थ की उपस्थिति के नहीं होती, इसिलए शाब्दबोध में वृत्तिज्ञान स्थावश्यक है। वृत्ति के सम्बन्ध में गदाधरमट ने स्रपने शिवतवाद में लिखा है—'सक्के तो लक्षणा चार्थे पदवृत्तिः'—पद में रहनेवाली जो स्थिनरूपित वृत्ति है, वही संकेत श्रीर लक्षण है। स्थाकाश, सूर्य, चन्द्र, घट, पट श्रादि पदों में रहनेवाली स्थाकाश, घट स्थादि पदार्थ निरूपित वृत्ति संकेत है स्थीर तीर स्थादि निरूपित गङ्गा स्थादि पदों में रहनेवाली वृत्ति लक्षण। है।

यहाँ 'शक्तिलत्त्णा चार्थे पदवृत्तिः' यह न कहकर 'सङ्कतो लत्त्ण चार्थे पदवृत्तिः' यहाँ जो संकेत पद का प्रहण किया है, उसका अभिप्राय यह है कि आधुनिक संकेत, देवदत्त, यहदत्त अप्राद जो पिता आदि से किया गया है उसका संप्रह शक्ति पद से नहीं होता। कारण यह है कि शक्ति ईश्वर संकेत को ही कहते हैं, आधुनिक संकेत को नहीं। इसिलए, दोनों (ईश्वर-क्रत और आधुनिक) के संग्रह के लिए संकेत पद का प्रयोग आचार्य ने किया है। मीमांसकों का मत 'अभिधारूप शिक्त शब्दों में स्वाभाविक है, संकेत तो केवल उसका प्राहक-मात्र होता है' नैयायिकों को मान्य नहीं है। इनके मत में संकेत को ही वृत्ति कहते हैं। वैयाकरण लोग शक्ति-विशेष को ही लच्चणा मानते हैं। इनके मत में लच्चणा पृथक् कोई वृत्ति नहीं मानी जाती। इन दोनों मतों के खण्डन के अभिप्राय से ही 'सङ्कतो लच्चणा च' इन दोनों पदों का वृत्ति-लच्चण में प्रहण किया गया है।

इन (नैयायिकों) का कहना है कि लज्ञ्णा को यदि वृत्ति न मानें, तो गङ्गायां घोषः' में गङ्गा पद से तीर अर्थ की जो प्रतीति होती है, वह नहीं होनी चाहिए। कारण यह है कि तीर तो गङ्गा पद के अर्थ-प्रवाह का सम्बन्धी-मात्र है, वह गङ्गा पद का शक्य अभिषेय नहीं है। इस स्थिति में लज्ञण का प्रह्ण नहीं करने से केवल संकेत-मात्र से तीर का बोध नहीं हो सकता; क्योंकि तीर में गङ्गा पद का संकेत नहीं है। इसी अभिप्राय से वृत्ति के लज्ञ्ण में लज्ञ्णा पद का भी उपादान आचार्य ने किया है।

#### वृत्ति का लक्षण

उर्गुत्त वृत्ति का लक्षण वास्तव में वृत्तिपद-व्यवहाय ही होता है, अन्यथा अर्थनिकिषित ही वृत्ति का लक्षक होगा। इस स्थिति में अन्योग्याश्रय दोष अपरि-हार्थ हो जाता है। कारण यह है कि वृत्ति-ज्ञान में अर्थ ज्ञान कारण होगा; क्यों कि वृत्ति का लज्ञण अर्थनिकिष्ति ही है, और अर्थ-ज्ञान में वृत्ति-ज्ञान कारण होगा; क्यों कि वृत्ति से प्रतिपाद्य को ही अर्थ कहते हैं। इस लिए, वृत्ति-ज्ञान में अर्थ-ज्ञान को कारण होना भी आवश्यक ही है। इस स्थिति में अर्थ-ज्ञान में वृत्ति ज्ञान और वृत्ति-ज्ञान में अर्थ-ज्ञान के कारण होने से अन्योन्याश्रय दोष अनिवार्य हो जाता है। इस लिए, वृत्ति-गद से जिसका व्यवहार किया जाय, वही वृत्ति का लज्ञ्ण समक्ता चाहिए। इससे छित्र होता है कि संकेत और लज्ञ्णा चार्ये पदवृत्तिः' का तात्पर्य है। इससे यही सिद्ध होता है कि संकेत और लज्ञ्णा को ही वृत्ति-पद का अर्थ माना जाता है। इसी संकेत और लज्ज्णा-क्ष्य वृत्ति के ज्ञान न होने से शब्द के सुनने पर भी उसके अर्थ का ज्ञान नहीं होता।

इसं लिए शान्दबोध (शब्दजन्य बोध) में वृत्ति-ज्ञान को कारण माना जाता है। वृत्ति का ही मेद है शक्ति श्रीर लच्चणा। शक्ति का ही नाम श्रमिधा-वृत्ति है। इस शक्ति या श्रमिधावृत्ति से प्रतिपाद्य श्रर्थं को शक्य या श्रमिधाय कहते हैं। 'गङ्गायां वोषः' यहाँ गङ्गा पद का शक्य श्रर्थं प्रवाह है, तीर नहीं। तीर की उक्त वाक्य से जो प्रतीति होती है, वह प्रवाह के सम्बन्ध से ही; इसलिए गङ्गा पद का लक्ष्य श्रर्थं ही तीर होता है। क्योंकि, गङ्गा पद के शक्यार्थं प्रवाह के सम्बन्ध-रूप लच्चणा से ही तीर की प्रतीति होती है, इसलिए तीर गङ्गा पद का लक्ष्यार्थं माना जाता है।

# वैयाकरण स्रोर स्रालङ्कारिक के मत से व्यञ्जना की स्थापना

स्फोटवादी वैयाकरण श्रीर श्रालङ्कारिक ये दोनों उक्त दोनों वृत्तियों के श्रिति-रिक्त व्यञ्जना को भी वृत्ति मानते हैं। गङ्गा में घोष है, यह कहने से घोष में शीतला- पावनत्व की जो प्रतीति होती है, वह व्यञ्जना वृत्ति से ही हो सकती है, श्रिमधा या लज्ञ्णा से नहीं | श्रीर भी देखा जाय-

गच्छ गच्छिसि चेत् कान्त पन्थानः सन्तु ते शिवाः । ममापि जन्म तत्रैव भूयात् यत्र गतो भवान ॥

यह उक्ति परदेश जाने को उत्सुक पित के प्रति विरह-सम्भावना से अत्यन्त कातर नायिका की है। वह कहती है—'हे कान्त, यदि जाने की इच्छा ही है, तो जाइए, श्रापका मार्ग कल्याणप्रद हो। मेरा भी जन्म वहीं हो, जहाँ श्राप जा रहे हैं। इस कथन से यह श्र्य शिक्त या लहाणा से नहीं निकलता कि श्राप न जायँ, जाने से में मर जाऊँगी। परन्तु, श्लोक का भाव स्पष्ट प्रतीत होता है कि श्रापके जाने से मेरा मरण ध्रुव है, इबिलए हाप न जायँ। यह मरण या न जाना रूप अर्थ किसी पद का शक्य या लक्ष्य नहीं है, श्रीर प्रतीत श्रवश्य होता है। इससे सिद्ध होता है कि शक्ति श्रीर लहाणा के श्रितिस्त कोई वृत्ति श्रवश्य है, जिससे मरण श्रादि श्रर्थ प्रतीत होते हैं। उसी वृत्ति का नाम व्यक्षना वृत्ति है। काव्यप्रकाश, साहित्यदर्पण श्रादि श्राक्ति श्राक्त प्रत्यों में श्रीर भूषणमञ्जूषा श्रादि व्याकरण के ग्रन्थों में इसका पूर्ण विवेचन किया गया है, विशेष जिज्ञास वहाँ ही देख लें।

### वृत्ति के सम्बन्ध में वैयाकरणों का मत

उपर्युक्त विवेचन के अनुसार वैयाकरणों के मत में तीन वृत्तियाँ सिद्ध होती हैं—शिनत, लन्नणा और व्यञ्जना । यहाँ नैयायिकों का अभिमत ईश्वरेच्छा-रूप शिनत वैयाकरणों को मान्य नहीं है। इनके मत में ईश्वरेच्छा के अतिरक्त सम्बन्धान्तर (सम्बन्ध विशेष) को ही शिनत माना गया है। इसी सम्बन्ध-विशेष का दूसरा नाम वाच्यवाचक भाव है। यह उनत ईश्वरेच्छा से भिन्न है, केवल वाच्यवाचक भाव शब्द से इसका व्यवहार शास्त्रों में पाया जाता है। एक बात और भी ध्यान में रखनी चाहिए कि यह वाच्य-वाचक भाव पद लोक में प्रसिद्ध जो वाच्यवाचक भाव पद है, जिसका अर्थ क्रमशः बोध का विषय और बोध का जनक होता है, वह नहीं है; किन्तु अल्लग्डोपाधि-रूप पदार्थान्तर ही है।

यह वाच्यवाचक भाव शब्द श्रीर श्रर्थ दोनों में रहता है। लोक-प्रसिद्ध वाच्य शब्द, जिसका श्रर्थ 'बोध का विषय' होता है, केत्रल श्रर्थ में ही रहता है, शब्द में नहीं; क्योंकि शब्द वाचक है, किसी का वाच्य नहीं। इसी प्रकार, लोक-प्रसिद्ध वाचक पद, जिसका श्रर्थ 'बोध का जनक' होता है, केवल शब्द में ही रहता है, श्रर्थ में नहीं; क्योंकि श्रर्थ बोध का विषय ही होता है, बोध का जनक

नहीं। इन दोनों में लोक-प्रसिद्ध कोई भी अर्थ और शब्द नहीं रहता। इसिलिए, सम्बन्ध का लच्च इसमें नहीं घटता, और सम्बन्ध का लच्च घटना आवश्यक है; क्योंकि सम्बद्ध पदार्थ का ही प्रभाण से अह्ण होना सर्वसिद्धान्त-सिद्ध है। चच्च आदि इन्द्रियाँ भी अपने विषय के साथ सम्बन्ध किये विना उसका अहण (प्रत्यच्च) नहीं कर सकती हैं। इसिलिए वृत्ति की अवयव शक्ति को सम्बन्ध मानना आवश्यक हो जाता है। इसी कारण वैयाकरणों ने नैयायिकाभिमत ईश्वरेच्छा को सित नहीं माना है; क्योंकि ईश्वरेच्छा में भी सम्बन्ध का लच्चण नहीं घटता।

#### सम्बन्ध का लक्षण

सम्बन्ध का लज्ञ श्राचायों ने इस प्रकार किया है—'सम्बन्धिद्धयमिन्नत्वे सित, द्विष्ठत्वे च सित, श्राश्रयतया विशिष्टबुद्धिनियामकत्वं सम्बन्धत्वम्।' इसका तात्त्वयं यह है कि दोनों सम्बन्धियों से भिन्न हो, दोनों में रहता हो श्रीर श्राश्रय होने के कारण विशिष्ट बुद्धि का नियामक भी हो, वही सम्बन्धी है। जैसे, संयोग श्रीर श्राधाराधेय भाव श्रादि। 'भूतले घटः' भूतल पर घड़ा है, यहाँ संयोग या श्राधाराधेय भाव सम्बन्ध है। यह भूतल श्रीर घट दोनों से भिन्न, दोनों में रहनेवाला श्रीर श्राश्रय होने के नाते विशिष्ट बुद्धि का नियामक भी है, इसलिए यह सम्बन्ध माना जाता है। परन्तु, इच्छा में सम्बन्ध का लज्ञण नहीं घटता, कारण यह है कि घट शब्द इच्छावान् है, श्रथवा उसका श्रर्थ इच्छावान् है, इस प्रकार का ज्ञान श्रप्रसिद्ध है। इसलिए, यद्यि इच्छा सम्बन्धिद्धय से भिन्न है, तथापि द्विष्ठ (दोनों में रहनेवाला) श्रीर श्राश्रयतया विशिष्ट बुद्धि का नियामक नहीं है, इक्लिए यह सम्बन्ध नहीं हो सकता। इसीलिए, बोधननकत्व भी शक्ति का स्वरूप या सम्बन्ध नहीं होता।

#### वाच्यवाचक भाव सम्बन्ध का ग्राहक तादात्ग्य

इस सम्बन्ध का ग्राहक (ज्ञापक) तादात्म्य है। यही तादात्म्य संकेत ग्रन्द का वाच्य होता है, अर्थात् संकेत ग्रीर तादात्म्य एक ही चीज है, भिन्न नहीं। यह संकेत (तादात्म्य शक्ति का ग्राहक-मात्र होता है, शिन्त का स्वरूप नहीं। यह तादात्म्य इतरेतराध्यासमूलक है। ग्रन्य में ग्रन्य वस्तु का श्राभास (भान) होना ही श्रध्यास है। जैसे, सीपी में रजत का ग्राभास होना ग्रीर रस्सी में सर्प का भान होना ही ग्रध्यास होता है। ग्रध्यासमूलक ही इदम् ग्रीर रजत पदार्थ में जिस पकार तादात्म्य माना जाता है, उसी प्रकार पद ग्रीर पदार्थ में भी 'ग्रयं घटः' यह घड़ा है, इस प्रकार का तादात्म्य श्रध्यासमूलक ही है, वास्तिवक नहीं। पहले बताया जा चुका है कि तादात्म्य शक्ति का ग्राहक होने के कारण शक्ति का स्वरूप

नहीं होता । परन्तु, इस तादात्म्य का कहीं-कहीं शास्त्रकारों ने जो शक्ति शब्द से व्यवहार किया है, वह शक्ति का ग्राहक होने के कारण शक्तित्व के त्रारोप से ही। तादात्म्य को शक्ति नहीं मान सकते; क्योंकि शक्ति सम्बन्ध-विशेष का ही नाम है श्रीर तादात्म्य में सम्बन्ध का लक्षण ही नहीं जाता। हसी कारण तादात्म्य-सम्बन्ध न होने से शक्ति पद का वाच्य नहीं होता। तादात्म्य का सम्बन्ध न होने में कारण यह है कि सम्बन्ध का लक्षण सम्बन्धह्य से भिन्न, द्विष्ठ और त्राध्यत्या विशिष्ट बुद्ध का नियामक होता है, श्रीर तादात्म्य का लक्षण भेद्धित श्रमेद है। श्रर्थात्, जो वास्तिवक भेद होने पर भी श्रमेदेन (श्रभिन्न-सा) प्रतीत हो, वही तादात्म्य है। इस स्थिति में तादात्म्यध्यक भेद श्रीर श्रमेद थे दो सम्बन्धी उनसे भिन्न न भेद हो है, न श्रमेद ही। इसलिए, सम्बन्धिद्धय से भिन्न न होने के कारण तादात्म्य को सम्बन्ध नहीं माना जाता। पहले कह चुके हैं कि संकेत ही तादात्म्य है। इस संकेत (तादात्म्य) के श्रध्यास (भ्रम) मूलक होने में महाभाष्यकार पतज्जित की भी सम्मित है—

'सङ्के तस्तु पदपदार्थयोरितरेतराध्य सहपः स्मृत्यात्मकः योऽयं शब्दः सोऽर्थः योऽर्थः स शब्द इति'—ग्रर्थात् पद ग्रीर पदार्थ का परस्पर-ग्रथ्यासहप ही संकेत है, जिसको तादात्म्य भी कहते हैं। जो शब्द है, वही ग्रर्थ है, ग्रीर जो ग्रर्थ है, वही शब्द है, इस प्रकार ग्रर्थ में शब्द का ग्रीर शब्द में ग्रर्थ का जो व्यवहार होता है, वह ग्रथ्यास (भ्रम) मूलक ही है।

### महाभाष्य की मान्यता में श्राशङ्का

उनत भाष्य में तो संकेत को 'इतरेतराध्यासरूपः' कहा है, जिसका अर्थ होगा—इतरेतराध्यास-स्वरूप। जो इतरेतराध्यास-स्वरूप है, वह इतरेतराध्यासमूलक किस प्रकार हो सकता है? अध्यासमूलक का तो अर्थ है, जिसका अध्यास मूल कारण हो। भाष्य का अर्थ इससे भिन्न इतरेतराध्यास-स्वरूप अर्थ भाष्य के स्वारस्य से निकलता है। इस अवस्था में संकेत के अध्यासमूलक होने में भाष्य को प्रमाण्यू में रखना परस्वर विरुद्ध हो जाता है।

### उपयुक्ति ग्राशङ्का का उत्तर

'श्रध्यासरूपः' में रूप शब्द 'शापक' होता है, जिसका श्रधे है, मूल कारण। (रूप्यते—श्राप्यते श्रनेन इति रूपम्, इस ब्युत्यत्ति से करण में घन प्रत्यय करने से 'रूपम्' बनता है) बाद में इतरेतराध्यास का रूप के साथ बहुन्नीहि समास करने पर श्रथं निकलता है, जिसका मूल इतरेतराध्यास हो। भाष्यकार के दिये हुए संकेत के दूसरे विशेषण 'समृत्यात्मकः' का ताल्पर्य है समृत्यात्मक (ज्ञात) संकेत ही शक्ति का ज्ञापक, अर्थात् बोधक होता है, अज्ञात नहीं। 'समृत्यात्मकः' इस विशेषण से यह भी सिद्ध होता है कि पाणिनि आदि महर्षियों का समृति-संकेत ही वाचकता का नियामक होता है, आधुनिक संकेत नहीं। आधुनिक संकेत स्थल में 'द्वादशेऽहि पिता नाम कुर्यात्'-वारहवें दिन पिता नामकरण करें— इत्यादि प्रमाणों के अनुसार पिता आदि से कियमाण नामस्यल में लच्चणा आदि से ही बोधक समक्तना चाहिए, शक्ति से नहीं।

संकेत और नाम में यही विशेषता है कि ईश्वरकृत को संकेत कहते हैं और आधुनिक पिता आदि से कृत को नाम कहा जाता है, यह संकेत नहीं है। इसी अभिप्राय से 'द्वादशेऽहिन पिता नाम कुर्यात्' यहाँ नाम पद का उपादान आचार्य ने किया है, संकेत पद का नहीं।

भट्टो जिदी ज्ञित ने 'शब्दकौरतुम' में यह सिख किया है कि पद श्रौर पदार्थ इन दोनों में बोध्यबोधक भाव की नियामक शक्ति-विशेष ही सम्बन्ध है। सम्बन्ध शिक्त के श्रितिक्त कोई पदार्थ नहीं है। परन्तु, नागेशभट ने 'लघुमञ्जूषा' में इनके मत का खराइन किया है। उन्होंने कहा है, शक्ति के भी कार्यंजनक होने का नियामक सम्बन्ध ही होता है। दीप में प्रकाशकत्व-शक्ति के रहते हुए भी जबतक विषय के साथ सम्बन्ध नहीं होता, तबतक वह विषय का प्रकाश कदापि नहीं हो सकता। जब वस्तु के साथ प्रकाशकत्व-शक्ति का सम्बन्ध होता है, तभी वस्तु का प्रकाश होता है, श्रम्यथा नहीं। इसी श्रिभिष्ठाय से भत्तु हिर ने वाक्यपदीय में कहा है—

उपकारः स यत्रास्ति धर्मस्तत्रानुगम्यते । शक्तीनामप्यसौ शक्तिः गुसानामप्यसौ गुसः ॥ (वा०प० ३।३।६)

इसका तास्पर्य यह है कि उपकार्य और उपकारक इन दोनों में उपकार जहाँ रहता है, वहीं कार्य देखकर शक्ति-रूप धर्म का अनुमान किया जाता है। वहीं सम्बन्ध-रूप धर्म शक्ति का भी शक्ति, अर्थात् शक्ति का भी कार्यजनन में उपकारक श्रीर गुण का भी गुण, अर्थात् गुण के भी द्रव्याश्रित होने में उपकारक (नियामक) होता है।

# शब्दार्थ का तादातम्य-निरूपगा

वाक्यस्कोट नैयायिकों का भी स्त्रभिमत है, यह दिखाकर शब्दार्थ का तादातम्य-निरूपण किया जाता है।

उपर्युक्त कथन से यही सिद्ध होता है कि उपकारस्वभाव-रूप सम्बन्ध जहाँ रहता है, वहीं बोधजनकत्व नामक धर्म का अनुमान किया जाता है। असम्बद्ध पद में शक्ति रहने पर भी वह शाब्दबोध-रूपी कार्य का जनक नहीं होती। यह सम्बन्ध जिस प्रकार पद में रहता है, उसी प्रकार वाक्य में भी रहता है। सात्पर्य यह है कि बोधजनकत्व-रूप शक्ति पद और वाक्य दोनों में रहती है। इसिलए, वाक्य भी पद के समान ही अर्थ का वाचक होता है, बल्कि पहले वाक्य में ही शक्ति का ज्ञान होता है, बाद पद में शक्ति का।

प्रयोजक वृद्ध से 'गामानय'—गाय ले श्राश्रो, यह वाक्य सुनकर प्रयोज्य वृद्ध जब गाय ले श्राता है, तब पार्श्वस्थ (समीपवर्त्ती) बालक यही समक्ता है कि गाय को ले श्राना 'गामानय' इस वाक्य का ही अर्थ है। बाद में 'गां नय, अर्वमानय'—गाय ले जात्रों, घोड़ा लाश्रो, इस वाक्य को सुन जब गाय ले जाता है और घोड़ा ले श्राता है, तभी वह समीपस्थ बालक श्रन्वयन्यतिरेक से गाम का अर्थ गाय को और श्रानय का अर्थ ले श्राना समक्ता है। इसलिए, प्रथम शक्ति-ग्रह वाक्य में ही होता है, पद में नहीं, यह मानना पड़ता है। पद में शक्ति का ज्ञान तो श्रन्वय-व्यतिरेक से बाद में होता है, पहले नहीं। इसलिए, वैयाकरकों ने वाक्यस्फोट को ही मुख्य माना है। श्राचार्यों ने कहा है—

वाक्यस्फोटोऽतिनिष्कर्षः सिध्यतीति मतस्थितः। (वा० प०)

# नैयायिकों के मत में भी वाक्यस्फोट

नैयायिकों ने भी वाक्य में ईश्वर-संकेत मानकर वाक्यस्कोट स्वीकार किया है। क्यायाचार्य वास्स्वायन मुनि ने अपने क्यायमाध्य में स्पष्ट लिखा है—'समयज्ञानार्थक्चे दं पदलक्षणाया वाचोऽक्वाख्यानं व्याकरणम्, वाक्यलक्षणाया वाचोऽर्थलक्षणमिति' (त्या॰ भा॰ राश्मप्र)। तात्र्य यह है कि समय, अर्थात् संकेत के ज्ञान के लिए पदलक्षणा (पदरूपा) वाक् (शहर) का अन्वाख्यान (प्रकृति-प्रत्यय आदि के द्वारा बोध) करानेत्राला व्याकरण् है, और वाक्यलक्षणा (वाक्य-रूपा) वाक् का अन्वाख्यान करानेत्राला अर्थ लक्षणा, अर्थात् वाक्यार्थ के बोधक शास्त्र तर्क, मीमांसा आदि हैं। इस कथन से यह फलित होता है कि शाब्दबोध की उपयोगिनी शक्ति जिस प्रकार पद में रहती है, उसी प्रकार वाक्य में भी। इससे स्पष्ट हो जाता है कि वाक्यस्कोट में जो वैयाकराणों का मुख्य अभिमत है, उसमें न्यायचार्य वात्स्यायन की भी समित अवश्य है।

एक बात श्रीर भी यहाँ ज्ञातन्य है कि जिस प्रकार शक्ति का प्राहक संकेत है, उसी प्रकार वाक्यार्थ के निर्णायक होने के कारण श्राकाङ्चा, योग्यता श्रादि भी वाक्य-संकेत के याहक होते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि पदार्थबोधक शास्त्र जिस प्रकार व्याकरण है, उसी प्रकार वाक्यार्थबोधक शास्त्र तर्क, मीमांसा त्रादि हैं, त्रौर पद में जिस प्रकार ईश्वर का संकेत है, उसी प्रकार वाक्य में भी ईश्वर का संकेत सिद्ध होता है। साथ ही, यह भी जान लेना है कि जहाँ दो-तीन पदों से युक्त त्राकाङ चा या योग्यता त्रादि से वाक्यार्थ-बोध होता है, वहाँ तो वाक्यस्कोट को मानना नैयायिकों के जिए भी त्रावश्यक हो जाता है। इसलिए, वाक्यस्कोट प्रामाणिक त्रौर नैयायिकों का भी मान्य है, यह बात सिद्ध हो जाती है।

#### पद और भ्रर्थ में भ्रध्यास में प्रमाण

पद श्रीर वाक्यगत संकेत को श्रध्यासमूलक भले माना जाय, पद श्रीर श्रथं में श्रध्यास होता है, इसमें क्या प्रमाण है ? इसका उत्तर यह होता है कि 'कः शब्दः ? कोऽर्थः' ? -राब्द क्या है ? श्रथं क्या है ? इस प्रकार के प्रश्न होने पर 'घट इत्ययं शब्दः, 'घट इत्ययमर्थः'-इस प्रकार का जो एकाकार उत्तर दिया जाता है, उसी से शब्द श्रीर श्रथं का श्रध्यास सिद्ध हो जाता है। यदि यहाँ श्रध्यास न माना जाय, तब तो 'घट इत्यायमर्थः' इसमें इति शब्द से शब्द श्रीर श्रथं के साथ 'घट' इस वर्णच उष्ट्य (चार वर्णों ) का जो श्रभेद प्रतीत होता है, वह श्रनु गन्न (श्रसङ्गत) हो जाता है। इसि प्रकार का बोध होने से शब्द श्रीर श्रान में भी पूर्ववत् श्रध्यास सिद्ध हो जाता है।

# भ्रध्यास से लोकप्रसिद्ध व्यवहार की सिद्धि

'पदं श्रुतम्, 'श्रर्थं शृगु', 'श्रर्थं वदित' — इस प्रकार का व्यवहार लोक में सर्वदा होता रहता है, जो श्रध्यास के मानने पर ही सम्भव है। यदि शब्द श्रीर अर्थं में श्रध्यास न मानें, तब तो श्रर्थं सुनो, श्रर्थं कहता है, इस प्रकार का लोकप्रसिद्ध व्यवहार किस प्रकार हो सकता है ? कारण यह कि श्रोत्र-इन्द्रिय का विषय केवल शब्द ही होता है, श्रर्थं नहीं। इस स्थित में घट श्रादि श्रर्थों का श्रावण पत्यच्च श्रसम्भव होने से श्रर्थं सुनो, श्रर्थं कहता है, इस प्रकार का लोकप्रसिद्ध व्यवहार श्रय्यास मानने पर ही शुक्त हो सकता है, श्रत्यथा नहीं। शब्द श्रीर श्रर्थं में श्रध्यास मानने पर ही शब्द में रहनेशलो श्रावणविषयता का श्रर्थं में श्रारोप करके 'श्रर्थं घृणु', इस प्रकार का व्यवहार सम्यक् उपयन्न होता है।

इसी प्रकार, 'वृद्धिरादेंच्' (पा० स्० १।१।१) 'त्रोमित्येकाच्चरं ब्रह्म' (ब्र०वि० ३०१) इत्यादि शक्ति ब्राह्म श्रुति-स्मृति स्रादि स्थलों में समानाधिकरण से प्रयोग ऋष्यास के होने पर ही युक्त हो सकता है।

### शब्द श्रीर श्रर्थ का तादातम्य

परन यह उठता है कि शब्द श्रीर श्रर्थ का तादालय होने पर मोदक श्रादि
मधुर शब्द के उच्चारण करने से मुख में माधुर्य की प्रतीति क्यों नहीं होती ? तथा
श्राग्न श्रादि शब्दों के उच्चारण करने पर मुख में दाह की प्रतीति क्यों नहीं होती ?
श्रीर भी, यह वाचक है, यह वाच्य है, इस प्रकार का व्यवहार नहीं होना चाहिए ?
इसका उत्तर यह है।

तादात्म्य का लक्षण भेद-घटित श्रभेद होने के कारण शहद श्रीर श्रथं में भाक्षित होनेवाला श्रभेद भेदघटित है, इसी कारण मधुर शब्द से मुख में माधुर्य श्रीर श्रिप्त शब्द के उच्चारण से दाह का श्रनुभव नहीं होता। तादात्म्य का लक्षण इस प्रकार है— 'तद्भिन्नत्वे सित तदभेदेन प्रतीयमानत्वम्'— 'श्र्यात् उससे भिन्न होते हुए भी जो उससे श्रमिन्न प्रतीत हो, वही तादात्म्य है। इस प्रकार, तादात्म्य का लक्षण मानने पर मुख में दाहादि की श्रापत्ति नहीं होती। यदि यह कहें कि भेद श्रीर श्रभेद ये दोनों प्रकाश श्रीर श्रम्थकार के समान परस्पर विरुद्ध हैं, इस श्रवस्था में इनका एक जगह समावेश किस प्रकार हो सकता है ? इसका उत्तर यह है कि यहाँ प्रभेद के श्रध्यस्त (श्रारोपित) होने के कारण भेद श्रीर श्रभेद में विरोध नहीं होता। इसीलिए, मधुर शब्दादि के उच्चारण से माधुर्यादि का श्रनुभव नहीं होता। जिस प्रकार तट में गङ्गा का श्रारोप करने पर भी उसमें स्नानादि कार्य नहीं होता।

तादात्म्य में भेद और श्रभेद दोनों के रहते हुए भी जब अभेद के अभिमनपूर्वक भेद उद्भूत रहेगा, अर्थात् भेद की उद्भूत विवज्ञा होगी, उस अवस्था में षष्ठी
विभिन्त होगी। जैसे — 'अस्य अर्थस्य अर्थ वाचक':—इस अर्थ का यह वाचक है,
'तस्य वाचकः प्रण्वः'—उस (ईश्वर) का वाचक प्रण्व है। यहाँ षष्ठी विभिन्त होती है।
जब भेद के अभिभव-पूर्वक अभेद की विवज्ञा रहती है, तब तो प्रथमा ही होती है।
जैसे—'वृद्धिरादेच्',—'स्रोमित्येकाज्ञरं ब्रह्म' इत्यादि स्थलों में प्रथमा विभिन्त का ही
प्रयोग होता है। भेद-घटित अभेद रूप तादात्म्य के होने पर ही 'अर्थ' शृणु' इत्यादि
स्थलों में शब्द के धर्म का अर्थ में आरोप होता है। अत्यन्त भेद होने पर शब्द
धर्म का आरोप नहीं हो सकता था, जिस प्रकार मनुष्यधर्म का अश्व में या
अश्वधर्म का मनुष्य में आरोप नहीं होता।

शब्द का अर्थ के साथ सम्बन्ध सकल व्यवहार के प्रवर्त्त के ईश्वर का किया हुआ है, ऐसा बहुत लोग मानते हैं। परन्तु, शास्त्रों के अच्छी तरह मथन करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि शब्द का अर्थ के साथ सम्बन्ध अनादि और स्वाभाविक है। इस विषय के 'तस्य वाचकः प्रशावः' इस योगसूत्र के भाष्य में 'स्थितोऽस्य वाचकस्य वाच्येन सह सम्बन्धः' इत्यादि अन्थों से भगवान् कृष्णहें पायन ने स्पष्ट कर दिया है। भर्तु हिर ने वाक्यपदीय में जिखा है—

इन्द्रियासां स्वविषयेष्वनादियोग्यता यथा। श्रनादिरथैः शब्दानां सम्बन्धो योग्यता तथा॥

इसका भावार्थ यह है कि चत्तु आदि इन्द्रियों के अपने-अपने रूपादि विषयों के महण (ज्ञान) करने में जिस प्रकार अनादि योग्यता है, उसी प्रकार शब्दों के अर्थ के साथ अनादि (पुरुष-प्रयक्तों की अपेत्ता से रहित) सम्बन्ध ही योग्यता है।

## मीमांसकों के मत में शब्दों के अर्थ के साथ सम्बन्ध का विवेचन

मीमां सक शहरों के द्रार्थ के साथ सम्बन्ध को नित्य मानकर ही शहरों के द्राप्तामाण्य का निराकरण ग्रीर स्वतः प्रामाण्य को सिद्ध करते हैं। इसपर शहरार्थ-सम्बन्ध को निर्य नहीं माननेवाले पूर्वपिद्धियों का कहना है कि ग्रर्थ के साथ शहर का सम्बन्ध सिद्ध होने पर ही उसका स्वतः या परतः प्रामाण्य के विषय में विचार हो सकता है, ग्रम्थया नहीं। इसलिए, शब्दों का ग्रर्थ के साथ सम्बन्ध सिद्ध होने पर ही पौरुषेय, श्र्योक्षेय ग्रादि का विचार हो सकता है। शहर का ग्रर्थ के साथ संयोग-सम्बन्ध नहीं माना जा सकता; क्योंकि मधुर शब्द के उच्चारण से मुख में माधुर्य ग्रीर ग्रान्थ के उच्चारण से मुख में माधुर्य ग्रीर ग्रान्थ के उच्चारण से मुख में दाह की प्रतीति नहीं होती। संयोग-सम्बन्ध मानने पर सम्बन्ध के नित्य होने से श्रान्य शब्द के साथ ग्राग नित्य संयुक्त ही रहेगी, इस स्थिति में मुख में दाह ग्रान्वार्य हो जाता है, इसलिए शब्दार्थ में संयोग-सम्बन्ध नहीं मान सकते।

शब्द-स्रर्थ में कार्यकारणभाव-सम्बन्ध भी नहीं हो सकता; क्यों कि यह सम्बन्ध वहीं होता है, जहाँ एक की उत्पत्ति किसी कारण से निश्चित हो। स्रौर, मीमांसकों के मत में शब्दार्थ के सम्बन्ध को नित्य माना जाता है, इस स्थिति में शब्द स्रोर क्रियं दोनों को भी नित्य मानना होगा; क्यों कि सम्बन्ध निराश्रय रह नहीं सकता। सम्बन्ध का दिष्ठ होना भी स्रावश्यक है। इसलिए, स्रापके मत में दोनों सम्बन्धियों को नित्य मानना स्रावश्यक हो जाता है, स्रन्यथा सम्बन्ध को नित्य माननहीं सकते। कारण यह है कि कार्य की उत्पत्ति के पहले उसके साथ किसी सम्बन्ध

की कल्पना करना वन्ध्यापुत्र के विवाहोत्सव के समान असम्भव ही हो जाता है, इस स्थिति में सम्बन्ध को नित्य किसी प्रकार भी नहीं मान सकते । वैयाकरण भी शब्दार्थ-सम्बन्ध को नित्य मानते हैं, इसलिए इनके मत में भी पूर्वोक्त सब दोष आ जाते हैं।

### विज्ञानवादी बौद्धों का मत

इनका कहना है कि बाह्य गकारादि शब्दों को यदि वाचक माना जाय, तब तो वर्णस्कोट या जातिस्कोट या पदस्कोट वाचक होगा ? इन विकल्पों का समाधान नहीं होता । इसी प्रकार, गो, घट स्रादि पदार्थों को वाच्य मानने पर भी गवादि व्यक्ति वाच्य होगा या स्राकृति ? इत्यादि विकल्प-शङ्कास्रों का समाधान नहीं होता । इसीलिए बाह्य गो, घटादि शब्दों को वाचक या बाह्य गो, घटादि पदार्थों को वाच्य भी नहीं मान सकते । इस स्रवस्था में स्रान्तर विज्ञान ही शब्द-रूप में या स्रर्थ-रूप में परिखात होता है, यही मानना समुचित प्रतीत होता है । ऐसा मानने पर शब्द-पद का वाच्य जो गकारादि स्राकार का विज्ञान है, उससे उत्यन होनेवाला ही गवादि विज्ञान, स्रर्थ पद का वाच्य होता है । कारण यह है कि गो स्रादि शब्दों के सुनने के स्रनन्तर ही गवादि स्रर्थ की प्रतीत होती है । इस स्थिति में शब्द-स्रर्थ में कार्य-कारणभाव-सम्बन्ध मानने में कोई स्रापत्ति नहीं होती, इसखिए कार्य-कारण भाव को सम्बन्ध मान लेने में भी कोई विरोध नहीं होता, बल्कि युक्त ही होता है । विज्ञान-वादी बौद्रों की यही मान्यता है । परन्तु—

पूर्वपत्ती श्रीर सौत्रान्तिक इसे युक्त नहीं मानते। कारण यह है कि शान कहीं भी निरालम्ब नहीं उत्पन्न होता, किसी विषय को श्रवलम्बन कर ही शान की उत्पत्ति होती है, निर्विषयक ज्ञान कहीं होता ही नहीं। विज्ञानवादियों के मत में ज्ञान के श्रांतिरिक्त किसी पदार्थ की भी सत्ता नहीं मानी जाती, ऐसी दशा में किसके रूप में विज्ञान का परिणाम माना जा सकता है ? इसलिए, कार्यकारण भाव को भी किसी प्रकार सम्बन्ध नहीं मान सकते। दूसरे किसी सम्बन्ध की तो सम्भावना ही नहीं है। यदि कोई पूछे कि शब्द यदि श्रर्थ का प्रत्यायक श्रीर श्रर्थ शब्द का प्रत्याय्य होता है, तो श्रर्थ श्रीर शब्द में प्रत्याय्य-प्रत्यायक भाव-सम्बन्ध मान लेने में क्या श्रापत्ति है ? पूवपत्ती इसका उत्तार देते हैं कि सम्बन्ध के रहने पर ही श्रर्थ का प्रत्यायक शब्द हो सकता है, विना सम्बन्ध के श्रर्थ का प्रत्यायक शब्द हो सकता है, विना सम्बन्ध के श्रर्थ का प्रत्यायक होता है ? इसी का समाधान निश्चित करने के लिए तो इस प्रकरण का श्रारम्भ किया गया है । यदि यह कहा जाय कि प्रत्यायक तो इस प्रकरण का श्रारम्भ किया गया है । यदि यह कहा जाय कि प्रत्यायक

होने से ही प्रत्यायक है, तब तो श्रात्माश्रय दोष हो जाता है। इसिलए, प्रत्याययप्रत्यायक मान भी शहद-श्रश्ं का सम्बन्ध नहीं हो सकता। इस स्थिति में शब्दश्रश्ं का कोई सम्बन्ध नहीं होने से श्रश्ं का बोधक शहद नहीं हो सकता, पूर्वपित्त्यों की यही श्राशङ्का है। शब्द-श्रश्ं के भिन्न-भिन्न होने के कारण सम्बन्ध
के निना एक का प्रतिपादन दूसरे से हो नहीं सकता। इस स्थिति में शब्दार्थसम्बन्ध को नित्य मानकर मीमांसकों द्वारा शब्द को प्रमाण मानना भी सिद्ध
नहीं होता। शहद को प्रमाण नहीं मानने पर श्रहानेश होता हुश्रा शब्दाधीन
लौकिक व्यवहार भी सिद्ध हो जाता है; क्योंकि प्रयोज्य-प्रयोजक वृद्धों के व्यवहार
से श्रनुमान द्वारा सम्बन्ध के निना भी किसी प्रकार व्यवहार सिद्ध हो जाता है।
फिर भी, नैदिक यागादि का व्यवहार (जो केवल शब्द-प्रमाण के श्रधीन है) श्रनुमान
श्रादि किसी प्रमाण से सिद्ध नहीं हो सकता। पूर्वपित्तयों की श्राशङ्का का यही
तात्पर्य है।

#### विद्धाःती मीमांसकों का उत्तर

उपर्यु कत शङ्का के उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि किसी सम्बन्ध के न रहने पर ही पूर्वपित्त्यों की शङ्का का अवसर प्राप्त हो सकता है, परन्तु प्रकृत में शब्द और अर्थ में प्रत्याय्य-प्रत्यायक माव-सम्बन्ध विद्यमान ही है। इसलिए, शब्द को अप्रत्यायक नहीं कह सकते। सम्बन्धान्तर के नहीं रहने पर ही शब्द का अर्थ-प्रत्यायक (बोधक) होना स्वभाव-सिद्ध धर्म है, अर्थात् शब्द के अर्थ-बोध कराने में किसी सम्बन्धान्तर की अपेत्रा ही नहीं होती। आत्माश्रय दोष जो ऊपर दिखाया गया है, वह नहीं लग सकता; क्योंकि जहाँ असिद्ध वस्तु का साधन किया जाता है, वहीं आत्माश्रय दोष होता है। प्रकृत में तो शब्द का अर्थ-बोधक होना स्वभाव से ही सिद्ध है, असिद्ध नहीं। अतः, आत्माश्रय दोष नहीं होगा।

जिस प्रकार इन्द्रिय के अर्थ-प्रत्यायक होने में अर्थ के साथ सिनकर्ष (सम्बन्ध) की अपेत्वा होती है, और लिङ्ग के अर्थबोध कराने में व्याप्तिज्ञान की अपे ज्ञा रहती है, उस प्रकार शब्द के अर्थ-प्रत्यायक होने में किसी की अपे ज्ञा नहीं रहती। यही इन्द्रियादि की अपे ज्ञा शब्द में विशेषता है। इससे यही सिद्ध होता है कि सम्बन्धान्त ए की अपेत्वा किये विना ही जो अर्थ का प्रति-पादन है, वही अभिधान-पद का बाच्य होता है।

शब्द अर्थ का प्रतिपादन करता है, इसमें प्रमाण यही है कि शब्द-अवण के अनन्तर ही जो अर्थ-प्रतीति होती है, वही शब्द के अर्थबोंधक होने में प्रमाण है। यदि यह कहें कि शब्द-अवण के बाद अर्थ-प्रतीति वक्ता के अभिप्राय के द्वारा भी हो सकती है, इसके लिए अधिक शब्द-प्रमाण को आवश्यकता ही क्या है ? इसका उत्तर यह होता है, स्वप्तादि अवस्था में विनाः किसी अभिप्राय से हो शब्द उच्चिरत होता है और उस शब्द का अर्थज्ञान ओता को होना अभिप्राय के अनुमान के विना ही देखा जाता है । इससे प्रतीत होता है कि अभिप्रायानुमान के विना भी अर्थ का प्रत्यायक शब्द होता है । अथवा कोई आदमी किसी प्राचीन किन किन स्लोक या वेदमन्त्र को ही पढ़ रहा है और स्वयं वह उसका अर्थ नहीं समक्तता है, तो भी ब्युत्पन ओता उससे सुनकर विना अभिप्रायानुमान के ही उसका अर्थ समक्त लेता है । इससे प्रतीत होता है कि वक्ता के अभिप्राय-ज्ञान के विना भी शब्द का अर्थबोधक होना स्वभावतः सिद्ध है ।

# शब्द के स्रर्थ-प्रत्यायकत्व में शङ्का-समाधान

शङ्घा यह होती है कि शब्द का अर्थ-प्रत्यायक होना यदि स्वभाविषद्ध धर्म है, तब तो अर्थ नहीं समभनेवाले को भी शब्दश्रवण-मात्र से अर्थबीध हो जाना चाहिए; क्योंकि शब्द का बोधक होना स्वभाविषद्ध धर्म है। इसका समाधान यह है कि कारण भी सहकारी के अभाव में कार्यकारी नहीं होता। शब्द का अर्थ प्रतिपादन करने में शक्ति का ज्ञान सहकारी कारण होता है। जिस प्रकार नेत्र का घटादि पदार्थ को देखना स्वभाविषद्ध धर्म है, तो भी आलोक के अभाव में वह घटादि को नहीं देख सकता; क्योंकि देखने में आलोक सहकारी कारण होता है, इसलिए आलोक के अभाव में नेत्र भी घटादि को नहीं देख सकता। इसी प्रकार, शक्तिज्ञान-रूप सहकारी कारण के अभाव में शब्द भी अर्थ-प्रत्यायक नहीं होता। इसी अभिप्राय से 'न्यायसिद्धान्तमुक्तावली' में विश्वनाथ-मह ने लिखा है—

पदज्ञानन्तु करणं द्वारं तत्र पदार्थधीः। शाब्दबोधः फलं तत्र शक्तिधीः सहकारिणी।।

श्रर्थात्, शाब्दबोध में पद का ज्ञान करण, पदार्थ का ज्ञान द्वार (व्यापार), शाब्दबोध फल श्रीर शक्ति का ज्ञान सहकारी कारण होता है। शब्द का श्रर्थ-बोधक होना यद्यपि स्वाभाविक धर्म है, तथापि शक्तिज्ञान-रूपी सहकारी कारण न होने से शक्ति-ज्ञान से रहित व्यक्ति को श्रर्थ का बोधक नहीं होता।

### पूर्वोक्त बातों का निष्कर्ष

यहाँतक पूर्वोक्त महासन्दर्भ से स्कोटतत्व को प्राचीन-नवीन वैयाकरणों के मनों, श्रुति, स्मृति, पुराण त्रादि प्रमाणों तथा श्रुतिमूलक त्रानुमान से भी सिद्ध किया गया है। इसके त्रातिरक्त नैयायिक, मीमांसक, सांख्य, योग, जैन, बौद्ध त्रादि दार्शनिकों का शब्द-स्वरूप के विषय में मतभेद का पूर्ण विवेचन किया गया है। स्कोट की मान्यता में इनलोगों के त्राचियों का भी समाधान कर दिया गया है।

इस प्रकार, श्राद्योपान्त इस प्रन्थ के देखने से यही निष्कर्ष निकलता है कि परमात्मा के निगु ए-सगुण दो मेदों में प्रकृति से सम्बद्ध को सगुण श्रीर प्रकृति से श्रम्बद्ध को निगु ए बताया गया है। इसी प्रकृति से सम्बद्ध सगुण परमात्मा (जो सिन्द्र्यान-द-स्वरूप है) से शक्ति का श्राविभाव होता है, श्रीर उसी शक्ति से नाद श्रीर नाद से बिन्दु की उत्पत्ति होती है। यह स्मरणीय है कि जिस श्रवस्था में समस्त प्रपञ्च माया में श्रसित हो जाता है, उस समय प्राणियों के भुक्तावशिष्ट कर्म भी, जो श्रत्यन्त स्क्ष्म वासना के रूप में उसी मायाशक्ति में श्रवित्य परमात्मा, जो समस्त मायावृत्ति को प्राप्तकर श्रपने फल-प्रदान के जिए श्रद्धितीय परमात्मा, जो समस्त मायावृत्ति को प्रसित कर सोये हुए के समान प्रशान्त निस्तरङ्ग महासागर के सहशा श्रवस्थित है, में सिस्च्जात्मिका वृत्ति को उत्पन्न करते हैं: 'तदैच्चत बहुस्यां प्रजायेय', 'सोऽकामयत' इत्यादि। इस प्रकार, सिस्च्जा के बाद जितने प्राणिकर्म परिपक्क होकर सृष्टि के उन्मुख हो गये हैं, उन सबकी घनीभूत भावावस्था उत्पन्न होती है।

इसी घनीमाव के लिए व्यापार का नाम चिकीर्षा है। इससे यही सूचित होता है कि सृष्टि के उन्मुखीमूत परिपक्ष प्राणियों के कर्म के आकार में परमारमा की इच्छात्मिका शक्ति-रूप माया ही परिणत होती है, यह पहले बताया जा चुका है। उस परिपक्क प्राणिकमों के आकार में परिणत मायाविशिष्ट सिच्चदानन्द स्वरूप बहा ही बिन्दु शब्द का बाज्य होता है। अविभागावस्थापन्न इसी बिन्दु का नाम अव्यक्त शास्त्रों में पाया जाता है। यही बिन्दु उभयविध (नामात्मक और रूपात्मक) जंगत् का अङ्कुर है। इसी अव्यक्तापरपर्याय अङ्कुराकार बिन्दु से नामात्मक और रूपात्मक दोनों प्रकार के जगत् का उद्गम होता है।

यही सिन्दानन्द वैभव प्रकृति-पुरुषमय अव्यक्त नामक बिन्दु जब चैतन्य-प्रधान होकर माया के आश्रयण से प्रादुभूत होता है, तब वह सदाशिव ईश्वर स्रादि पदों का वाच्य होकर रूपमय सृष्टि का उपादान होता है, उसी से रूपात्मक सृष्टि का प्रादुर्माव होता है। स्रीर, जब वही पूर्वोक्त बिन्दु ( ग्रन्थक्त ) काल कम से शिक्त-प्रधान होता है, तब कुराङिलनी शिक्त स्रादि शब्दों के वाच्य होकर समस्त वाङ्मय ( शब्दमय ) ब्रह्मार का उपादान होता है। इसी कुराङिलनी शिक्त से वाङ्मय जगत् का उद्गम होता है। इसी को दूसरे शब्दों में इस प्रकार कह सकते हैं कि जगत् के श्रङ्क राकार श्रव्यक्त नामक बिन्दु से दो शाखाएँ निकलीं: एक चैतन्य प्रधान ईश्वर है, जो रूपात्मक ब्रह्मारड का उपादान होकर रूपाय जगत् का श्राधिपत्य करता है, जिससे रूप-सृष्टि का उद्गम होता है। दूसरी शाखा शिक्तप्रधान होने से शिक्त-कुराङिलनी श्रादि नामों से व्यवहृत होकर स्फोट, प्रखाव शब्दबह्म श्रादि नामों का वाच्य होती है। श्रर्थात्, शिक्त प्रधान उसी बिन्दु को स्कोट-प्रखाव श्रीर शब्दब्रह्म कहते हैं। यही स्कोटब्रह्म समस्त वाङ्मय जगत् का उपादान होता है। इसी से शब्दमय जगत् का उद्गम होता है श्रीर वही स्फोटब्रह्म ( जिसे शब्दब्रह्म या प्रखाव कहते हैं ) सकल शब्दमय ब्रह्माय का श्राधिपत्य करता है। इसी स्कोटब्रह्म का परिणाम या विवत्त श्रादिल वेदादि वाङमय जगत् है। इसी श्रीमप्राय से श्राचार्यों ने कहा है—

## शब्दब्रह्ममशेषन्तु धत्ते शङ्करवल्लभा। त्र्यर्थस्वरूपमिललं धत्ते मुग्धेन्दुशेखरः॥

जिस प्रकार रूप-सृष्टि के उपादानभूत ईश्वर सूर्य, चन्द्र, वायु, श्राग्न, नदी, पर्वत श्रादि अनेक रूपों में अनुस्यूत होकर समस्त रूपमय जगत् की सृष्टि, स्थिति, श्रोर प्रलयकर्ता के रूप में ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर श्रादि अनेक देवताओं के रूप से स्थित है, उसी प्रकार स्फोटात्मक भगवती सरस्वती देवी भी वैदिक-तान्त्रिक मन्त्र, तन्त्र, गद्य, प्रास्त्र, पुरास्त्र, काव्य, नाटक श्रादि श्रनेक रूपों में श्रनुस्यूत होकर समस्त वाङ्मय जगत् के सृष्टि, स्थिति श्रीर प्रलयकर्ता के रूप में विद्यमान है।

जिस प्रकार एक ही ईश्वर के उपाधिमेंद से चित्, अन्तर्यामी, स्त्रात्मा और विराट् रूप आदि अनेक मेद कल्पित किये गये हैं, उसी प्रकार एक ही स्कोटतत्व के भी उपाधि और आश्रयमेंद से परा, पश्यन्ती, मध्यमा आदि रूप में अनेक स्वरूप शास्त्रों में कल्पित किये गये हैं।

जिस प्रकार भगवद्भक्त परमर्षियों ने एक ही ईश्वर को अपनी भावना के अमुसार अनेक स्वरूपों में देखा है, उसी प्रकार शब्दब्रहा के उपासकों ने भी स्कोट, ध्वनि, रस आदि अनेक रूपों में एक ही शब्दतत्त्व का साह्यात्कार किया है। छान्दोग्योपनिषद् में दो विद्याश्रों को वेदितन्य बताया गया है—'द्वे विद्ये वेदितन्ये परा चैवापरा च।' इन दोनों में अपरा विद्या—ऋग्वेदादि समस्त वेद, सकल स्मृति, पुराण, वैद्यक, ज्यौतिष, इतिहास, न्याय, सांख्य आदि सभी शास्त्रों को बताया गया है। परा विद्या के विषय में कहा गया है —'परा यया तदत्त्वरमधिगम्यते'—प्रथात्, परा विद्या वहो है, जिसके द्वारा अत्तर, अविनाशो, सिन्चदानन्द्वन परमात्मा का साज्ञात्कार हो। यहाँ परा शब्द से परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी इन चार शब्द-स्वरूपों में शब्दब्रह्म के असली स्वरूप परा नामक स्कोटतन्त्व को समक्ता चाहिए। इसी अभिपाय से ब्रह्मबिन्दूपनिषद् में लिखा है—

हे विद्ये वेदितव्ये तु शब्दब्रह्म परक्र तत्। शब्दब्रह्माण्य निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छति।।

त्रर्थात्, शब्दब्रह्म श्रौर परब्रह्म दोनों को ही जानना चाहिए। शब्दब्रह्म में निष्णात व्यक्ति परब्रह्म को प्राप्त करता है। जिस शब्दब्रह्म की उपासना से पर-ब्रह्म की प्राप्ति होती है, उसी परात्मक शब्दब्रह्म का नाम है स्कोट, प्रण्य, श्रोम् श्रादि।

インプンドレス おうか 一般 長ょうぎ

# परिशिष्ट

2.5

# शब्दार्थ-सम्बन्ध-विचार

श्रव शब्द श्रीर श्रर्थ में सम्बन्ध का विचार किया जाता है। शब्द-श्रवण के बाद किसी को श्रथ-विशेष का भान होता है, किसी को नहीं, यह बात श्रमुभव-सिद्ध है। इससे यह विदित होता है कि शब्द का श्रर्थ-विशेष के साथ कोई सम्बन्ध श्रवश्य है, जिसके श'न होने पर ही श्रर्थ-विशेष का भान होता है, श्रम्यया नहीं।

किसी का यह भी मत है कि शब्द और अर्थ में कोई सम्बन्ध नहीं है, शब्दों का स्वभाव ही है बिना अर्थ प्राप्त किये हुए भी तत् तत् अर्थों का बोध करा देना। जैसे, इन्द्रियों के अप्राप्यकारित्व-पद्ध में तत्-तत् इन्द्रियों विषयों को प्राप्त किये बिना ही अपने-अपने विषयों को ग्रहण कर लेती हैं। स्वभाव के कारण ही अन्य अर्थ के साथ सम्बन्ध होने पर भी उसको ग्रहण नहीं करतीं। इसी प्रकार, शब्द और अर्थ के साथ सम्बन्ध न होने पर भी स्वभाव के वश से ही शब्दों का तत् तत् अर्थ का अनुभावक या बोधक होना सिद्ध होता है। इस मत में शब्द से अर्थ की उपस्थित नहीं होती; क्योंकि स्मृति का कोई कारण नहीं है। जिस प्रकार वाक्य से वाक्यार्थ का बोध होता है, उसी प्रकार पद से भी पदार्थ का अनुभाव होना स्वाभाविक है। पद के पदार्थ का अनुभावक होना नागेशमङ ने 'मञ्जूषा' में स्पष्ट लिख दिया है। स्वभाववादी और सम्बन्धवादी इन दोनों के पद्यों के विश्रमान रहने से यह संशय होना स्वाभाविक हो जाता है कि शब्द का अर्थ के साथ कोई सम्बन्ध है या नहीं ?

इस संशय में सिद्धान्ती का कहना है कि शब्द का अर्थ के साथ सम्बन्ध अवश्य है; क्योंकि स्वभाववादी के मत में घट शब्द से पट का बोध क्यों नहीं होता है घट शब्द घट का ही बोधक होता है, अन्य का नहीं, इस स्वभाव का नियामक क्या है है इस प्रकार के प्रश्न के उत्तर में किसी सम्बन्ध को ही नियामक मानना आवश्यक हो जाता है, अन्यथा कोई उत्तर नहीं। शब्दों का अर्थ-विशेष के साथ कौन सम्बन्ध है, इस विषय में आचार्यों में बहुत मतमेद पाये जाते हैं।

मीमां सक लोग शक्ति नाम का एक पदार्थान्तर मानते हैं, वही उनके मत में शब्द श्रोर श्रर्थ का सम्बन्ध है। इस पद से यह अर्थ समम्मना, अथवा यह पद इस अर्थ का बोधक हो, इस आकार की जो ईश्वरेच्छा या ईश्वर-संकेत है, वही शब्द और अर्थ का सम्बन्ध है, यह नैयायिकों का मत है। यहाँ ईश्वरेच्छ्या संकेत के जो दो आकार बताये गये हैं, उनके पहले आकार में पद-प्रकारक अर्थ-विशेष्ट्यक बोध होता है और दूसरे में अर्थ-प्रकारक पद-विशेष्यक बोध होता है।

परन्तु, वास्तव में दोनों एक ही हैं। सांख्य, योग श्रीर श्रद्ध तवेदान्ती ये तीनों श्राचार्य मेदामेदरूप तादात्म्य को ही शब्द श्रीर श्रर्थ का सम्बन्ध मानते हैं। मेदामेद का ताल्पर्य है—मेद घटित श्रमेद या श्रमेद घटित मेद। इनमें एक पारमार्थिक है श्रीर दूसरा श्राध्यासिक। सांख्य श्रीर योग के मत में मेद पारमार्थिक है, श्रीर श्रमेद श्राध्यासिक या प्रातिभासिक। वेदान्ती के मत में श्रमेद पारमार्थिक श्रीर मेद ही प्रातिभासिक या श्राध्यासिक है। इन तीनों के मत में तादात्म्य को ही सम्बन्ध माना गया है। केवल मेद-श्रमेद के पारमार्थिक या प्रातिभासिक होने में मतभेद है।

अ प्राचीन वैयाकरणों के मत में शब्द में जो बोधकरव है, वही सम्बन्ध है। अविन वैदाकरण वाच्य वाचकभाव को ही सम्बन्ध मानते हैं। इस सम्बन्ध का आहफ इतरेतराध्यासम्बक तादात्म्य को ही माना गया है। अर्थ में शब्द का और शब्द में अर्थ का जो अध्यास है. उसी को यहाँ इतरेतराध्यास कहते हैं. अही शब्द का अर्थ के साथ तादात्म्य का मूल है। तादात्म्य का लक्षण दृष्टि-मेद से भिन्न-भिन्न प्रकार का माना गया है। द्वौतवादियों के मत में उससे भिन हिकर भी जो अभेदेन प्रतीयमान हो, उसी को तादातम्य माना गया है। अह त-बादी का कहना है कि उससे अभिन्न होकर जो भेदेन प्रतीयमान हो, वही तादास्य है । श्रपने-श्रपने सिद्धानत के श्रनसार दोनों ही लक्षण ठीक हैं। जितने सम्बन्ध-वादी हैं, उनके स्वरूपों या लज्जाएां में परस्पर भेद प्रतीत होते हुए भी सूक्ष्म दृष्टि से विचार करने पर स्पष्ट प्रतीत है। जाता है कि सबका ताक्ष्य बोधकस्व या वाच्य-व।चकभाव में ही है। श।ब्दिक भेद चाहे जो हो, परन्त श्रर्थ या तालपर्य सबका एक ही है-बोधकत्व या वाच्य-वाचकभाव। शब्द श्रीर अर्थ के साथ जो सम्बन्ध है, उसका नियामक क्या है ? यह प्रश्न सम्बन्धवादियों के प्रति होता है, परन्तु इनके मत में कार्य-कारणभाव ही सम्बन्ध का नियामक है। शब्द श्रीर श्रर्थ के सम्बन्ध का नियामक कार्य कारण भाव है, इसकी दिखाने के लिए सृष्टि-कम का जानना ग्रावश्यक हो जाता है। इससे शब्दार्थ-सम्बन्ध के ज्ञान में सहायता मिलेगी, इस श्रमियाय से सृष्टिकम के विषय में भी संज्ञेप में कुछ लिखना आवश्यक हो जाता है। But the way of the state of the

शास्त्रों में सृष्टिक्रम यद्यपि विभिन्न प्रकारों से वर्षित है, तथापि समन्वयात्मक दृष्टि से विचार करने पर यह स्पष्ट प्रतीत हो जाता है कि सबका तात्पर्य एक
ही मूल-तन्त्र के विषय में है, जिससे समस्त सृष्टि का विकास हुआ। 'सदेव सौम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्'; 'आत्मा वा इदमेकमग्र आसीत्' इत्यादि श्रुतियों पर ध्यान देने से प्रतीत होता है कि सृष्टि के पहले महाप्रलयावस्था में एक ही श्राखण्ड सत् शब्द या आत्मशब्द वाच्य-तन्त्र था, वही ब्रह्म, परमात्मादि अनेक शब्दों से शास्त्रों में वर्षित है। वही सत् चित्-श्रानन्दमय सर्वशक्तिमान परव्रह्म है। उसी की चिन्मयी स्वामाविक शक्ति का नाम पराशक्ति या परावाक् है। इसी का वर्षन शास्त्रों में प्रकृति, माया, महामाया, श्रविद्यादि श्रमेक शब्दों से किया गया है।

'परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते; देव्या यया ततिमद्, जगदात्मशक्या' इत्यादि श्रति स्मृतियों से यह बात सिद्ध हो जाती है कि वही परा नाम की शक्ति समस्त नामरूपात्मक जगत् का मूल उपादान है। प्रलयावस्था में जब समस्त जगत् अपने अपने कारण द्वारा परम कारण में लीन होता है, जैसे-पृथिवी जल में, जल तेज में, तेज वायु में, वायु श्राकाश में, श्राकाश श्रव्यक्त (जिसको प्रकृति, माया, परा-शक्ति अ।दि शब्दों से कहा गया है) में श्रीर अव्यक्त परब्रह्म में लीन हो जाता है, तब एक अखएड अद्वेत-तत्त्व ही निस्तरङ्ग सागर के समान विद्यमान रहता है। उस समय ब्रह्म और शक्ति में कुछ भेद नहीं रहता। इसी अवस्था का वर्णन 'शिवशक्तिसामरस्य' शब्द से शास्त्रों में पाया जाता है। यही भेदाभेद-घटित शिवशक्ति या ब्रह्ममाया का नादात्म्य है। यहाँ शिव शक्ति या ब्रह्म-माया में कुछ भी भेद नहीं रहता, जैसे श्राम्न श्रीर दाहकत्व-शक्ति में कुछ भेद नहीं रहता। यही श्रद्धेतावस्था है। यहाँ एक बात श्रीर भी ध्यान में रखनी चाहिए कि जब सकल जडचेतनात्मक पदार्थी का ऋपने-ऋपने कारण के द्वारा परम कारण अञ्यक्त या माया में लय होने लगता है, तब प्राणियों के शुभ-अशुभ जितने कर्म हैं, वे भी संस्कार या वासना-रूप में अव्यक्त या माया में लीन हो जाते हैं।

इस समय द्वेत का लेशतः भी भान नहीं होता। केवल एक अखरह सचिदानन्द्घन आत्मा (ब्रह्म) ही रहता है। माया में विलीन प्राणियों के शुभाशुभ कर्मरूप जो वासना है, काल की महिमा से जब उसमें फलोन्मुख वृत्ति उद्बुद होती है, तब उसमें होम होता है, जिससे भगविद्ञ्छा-रूप ईज्ञग्गाश्मक वृत्ति उत्पन्न होती है—'तदैज्ञत बहुस्यां प्रजायेय; सोऽकामयत' इति। वही ईज्ञ्णात्मक माया- वृत्ति श्रों इस प्रण्वरूप में प्रादुर्भूत होती है, जो समस्त नामरूपात्मक जगत् का मूल उपादान है।

'श्रोमित्येतदत्त्रामदं सर्व-तस्योपव्याख्यानं भूतं भवद् भविष्यदित्यादि' माण्डूक्य श्रुति का भी यही श्रमिप्राय है। ईत्त्रणात्मक मायावृत्ति सिस्त् । (सृष्टि करने की इच्छा) शब्द से भी शास्त्रों में व्यवहृत किया गया है। इससे सिद्ध होता है कि भगवदिच्छाशक्ति ही ईत्त्रणात्मक माया-वृत्ति श्रोंकाररूप में श्राविभूत या या प्रकट होती है। इसी श्रमिष्राय से शास्त्रकारों ने लिखा है—

> श्रोङ्कारश्चाथ शब्दश्च द्वावेती ब्रह्मसः पुरा। कर्ण्ड भित्त्वा विनिर्याती तस्मान्माङ्गलिकावुभौ॥

सृष्टि के पहले ब्रह्म के मुख से 'श्रोम्' श्रौर 'श्रर्थ' ये ही दो शब्द पहले निक्ले, इसीलिए दोनों माङ्गलिक हैं।

एक बात ध्यान में रखनी चाहिए कि सिष्ट का मूल उपादान ब्रोङ्कार ही है। यदापि 'एतस्मादात्मनः ब्राकाशः सम्भूतः' इत्यादि श्रुति में ब्रात्मा (ब्रह्म) को ही जगत् का मूल उपादान माना गया है, कहीं 'तत्तेज ऐज्ञत' इत्यादि श्रुतियों में तेज को ही उपादान माना है ब्रीर यथा 'ब्राग्नेविंस्फुलिङ्का ब्युचरन्ति सहस्रशः सरूपाः, एवमेशाज्ञरात् सोम्य सर्वे भावा युगपत् ब्युचरन्ति, तत्रैवापि यन्ति च' इस श्रुति में ब्राज्ञर से ही समस्त पदार्थों की एक काल में उत्पत्ति बताई गई है।

यद्यपि स्थूल दृष्टि से देखने से विरोध प्रतीत होता है, तथापि समन्वयात्मक सूक्ष्म दृष्टि से विचार करने पर कुछ भी विरोध नहीं होता। 'एतस्मादात्मनः श्राकाशः सम्भूतः, इस श्रृति में 'श्रात्मनः' पद का अर्थ वही है, जो 'एवमेवा चरात् सोम्य' इस श्रुति में श्राच्य का अर्थ है। इस अर्थ को मान लेने से कोई विरोध नहीं होता। अच्छरात् का अर्थ 'शब्देभ्यः' है, यहाँ जाति में एकवचन है। किसी-किसी ने अच्छरात् का अर्थ सूक्ष्मभूतोपाधिक अपर ब्रह्म माना है। शब्द-भेद होने पर भी अर्थ या तात्पर्य एक ही है—शब्द। वास्तविक शब्द 'श्रोम्' ही है।

श्रद्धर का श्रर्थं वर्णातमक शब्द पतल्लाल ने भी माना है। मार्छ्वयो-पनिषद् में तो स्पष्ट ही श्रोम् को ही श्रद्धर माना है — 'श्रोम् इत्येतद्त्तरम् इदं सर्वे तस्योगव्याख्यानं भूतं भवद् भविष्यदिति सर्वभोद्धार एव'। श्रोम् यही श्रद्धर है, इसी का परिणाम या विष्कं भूत, वर्जामान श्रीर भविष्यत् काल में होनेवाला सकुल प्रपञ्च है। जब माग्डूक्योपनिषद् जैसे सर्वमान्य उपनिषद् में श्रज्ञर शब्द का 'श्रोम्' ही श्रर्थ माना है, तब किसी को सन्देह नहीं रहना चाहिए कि 'श्रज्ञरात्' का श्रर्थ क्या है । परब्रह्म की परा नाम की जो श्रनादि शक्ति है, उसी का विकसित रूप सिस्ज्ञा-जन्य ईज्ञ्णात्मक श्रोम् है।

### सृष्टि-प्रक्रिया

'श्रात्मनः श्राकाशः सम्भूतः' इस श्रुति में याकाश पद से शब्दतन्मात्र का ही ग्रहण होता है; क्योंकि श्रद्धतिसद्धान्त में भूतस्क्ष्म शब्द से जिसका व्यवहार होता है, उसी को सांख्य लोग तन्मात्र शब्द से व्यवहृत करते हैं। नैयायिक उसी को परमाग्रु मानते हैं। प्रकृत में श्राकाश पद से भूतस्क्ष्म का ही ग्रहण है; क्योंकि श्रागे पत्र्वीकरण का विधान श्रुति में किया गया है। इससे यह तात्पर्य निकला कि पूर्वोक्त श्रोङ्कारास्मक श्रात्मा से शब्द तन्मात्र का ही श्राविमाव होता है। श्रुति में 'श्राकाशः' यहाँ एकवचन जाति के श्रमिप्राय से किया गया है; क्योंकि शब्द परमाग्रुश्रों की सत्ता भर्त्तृहिर ने भी स्वीकार की है, जैसे 'श्रभ्राणीव प्रचीयन्ते शब्दाख्याः परमाग्रवः' (बार पर ११२)। इसी श्राकाश का शब्दधन-रूप से भी व्यवहार शास्त्रों में पाया जाता है।

'श्राकाशाद्वायुः'—शब्द-परमाणुओं से वायु उत्पन्न होती है। शब्द-परमाणुओं के प्रतिक्षण परिणामित्व-स्वभाव होने के कारण वे सिक्तय रहते हैं, इसी से वायु की उत्पत्ति होती है। लोक में भी देखा जाता है कि भावपदार्थों में किया होने पर वायु की उत्पत्ति होती है, इसलिए यह परिणाम सम्भव है। 'श्राकाशाद् वायुः' यहाँ दोनों पदों में जाति में ही एकवचन है। इसी प्रकार, श्रागे सर्वत्र जाति में ही एकवचन समक्तना चाहिए। शब्द-तन्मात्रों से यद्यपि वायु का ही, उत्पन्त होना बताया गया है, तथापि उन्हीं शब्द-तन्मात्रों से श्रोत्र-इन्द्रिय की भी उत्पत्ति होती है, यह जानना चाहिए। जितनी ज्ञानेन्द्रियाँ हैं, वे सब एक-एक सन्त्रप्रधान-भूत स्क्ष्मों के ही कार्य हैं; क्योंकि ये सब प्रतिनियत विषय हैं, श्रार्थात् सब इन्द्रियाँ एक एक नियत विषय को ही प्रहण करती हैं। जैसे श्रोत्रेन्द्रिय शब्द को ही, त्विगिन्द्रिय स्पर्श को ही, चन्तु-इन्द्रिय रूप को ही, रसनेन्द्रिय रस को ही श्रीर झागोन्द्रिय गन्ध को ही प्रहण करती है, श्रान्य को नहीं।

मन सत्त्वपधान समस्त भ्तस्थमों का ही कार्य है, इसीलिए वह समस्त विषयों को ग्रह्ण करता है। शब्द-तन्मात्रों से ही स्थूल शब्दों की भी उत्पत्ति होती है। इससे यह सिद्ध होता है कि वायु-तन्मात्र, श्रोत्र ख्रौर स्थूल शब्द ये तीनों शब्द-तन्मात्र के ही कार्य हैं। इन्द्रियों के उपादान भ्तस्थम हैं, इसीलिए इन्द्रियों का सहम और परिन्छित्र होना शिक्षराचार्य ने 'श्रण्वश्च' सूत्र के शारीरकभाष्य में बताया है। पश्चीकरण के बाद इतर (शाटदेतर) तन्मात्रों से सहकृत शब्द-तन्मात्रों से श्राकाश (स्थूलाकाश) की उत्पत्ति होती है। 'वायोरिननः' वायु से श्राकाश (स्थूलाकाश) की उत्पत्ति होती है। 'वायोरिननः' वायु से श्राक्ति (तेज) की उत्पत्ति होती है। वायु का स्वभाव तियँग्-गमन है, इसलिए वायु-तन्मात्रों के परस्पर श्राघात-प्रतिषात होने पर तेज की उत्पत्ति होती है। परस्पर प्रतिषात होने पर तेज वा श्रान्त की उत्पत्ति लोक में प्रत्यच्च ही है। 'श्राक्त्रापः', तेज-तन्मात्रों से जल-तन्मात्रों की उत्पत्ति होती है। तेज के प्रकर्ष-श्राधिक्य होने पर जल का होना भी प्रत्यच्च सिद्ध है। 'श्राद्भ्यः पृथिवी', जल-तन्मात्रों से पृथिवी-तन्मात्रों की उत्पत्ति होती है। जल में तेज से परिपाक होने पर समुद्रफेन का कठिन या पृथिवीभाव होना भी देखा ही जाता है। 'पृथिव्या श्रत्नोषघयः' पृथिवी से श्राक्त श्रीषियों की उत्पत्ति होती है। यहाँ पृथिवी से पञ्चीकृत पृथिवी का ही महण्ण होता है; क्यों कि पञ्चीकृत स्थूल पृथिवी से ही श्रत्न श्रोषिय श्रादि की उत्पत्ति प्रत्यच्च देखी जाती है। इस प्रकार वैदिक स्रष्टि प्रक्रिया से यही सिद्ध होता है कि शब्देतर समस्त भूतस्थमों की प्रकृति शब्द-तन्मात्राएँ ही साच्चात् या परम्पर्या है। इसो कारण समस्त तन्मात्रों में शब्द का श्रनुगम होता है।

इस स्थिति में यही सिद्ध होता है कि शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रीर गन्ध नामक जो पञ्चतन्मात्र हैं, उनके पञ्चीकरण से स्थूल ग्राकाशादि भूतों की उत्पत्ति हाती है, इसी कारण समस्त स्थूल भूतों में भी शब्द-तन्मात्रों का अनुगम है, श्रर्थात् शब्द-तन्मात्र सर्वत्र ग्रमुस्यूत है। इसीलिए, सब भूतों में ग्राघात होने पर शब्द का अवगम स्पष्ट होता है। पृथिवी में 'चट्चट्' शब्द, जल में 'बुद्-बुद् ध्विन' तेज या ग्राग्न में 'भुग्-भुग्' श्रीर वायु में 'सन्-सन्' शब्द का ग्रवगम प्रत्यज्ञ लोकानुभव है। पद्मदशी में लिखा है—

> त्तितौ चटचटा शब्दः जले बुदुबुदु ध्वनिः। अन्तौ भुगुभुगु ध्वनिः वायौ वीसीति शब्दनम्॥

#### पञ्चीकरण की प्रक्रिया

जो पञ्च नहीं हैं, उसको पञ्च कर देने का ही नाम पञ्चीकरण है। जैसे आकाश श्रादि जो पञ्चभूत हैं, वे प्रत्येक एक-एक हैं, पाँच नहीं, उन प्रत्येक को पाँच बनाना ही पञ्चीकरण है। पृथिवी आदि पञ्चभूतों को दो दो भाग कर दें। उन प्रत्येक चार भागों को अपने से भिन्न चार भागों के अविशिष्ट दूसरे भागों में मिला दें। इस प्रकार, प्रत्येक भूत अपना

आधा भाग और आधे में अपने से भिन्न चार तत्त्वों का एक एक भाग रहेगा, इस प्रकार प्रत्येक भूत पञ्चभूतात्मक हो जाते हैं। इससे यही सिद्ध होता है कि पाँचों भूत या भौतिक पदार्थ सन पञ्चभूतात्मक ही हैं। यह पञ्चीकरण-प्रक्रिया है। इसी को पञ्चदशी में लिखा है—

> द्विधा विधाय चैकैकं चतुर्धा प्रथमं पुनः। स्वस्वेतरद्वितीयांशैयों जात् पक्च पक्च ते॥

इस प्रकार, विचार करने पर स्पष्ट प्रतीत हो जाता है कि सकल भौतिक पदार्थों का मूल कारण या प्रकृति स्थूल शब्द ही है। पहले शब्द तन्मात्रों से स्थूल शब्दों की उत्पत्ति होती है, इसके बाद स्थूल शब्दों से ही अर्थों की उत्पत्ति भी शास्त्रों में बताई गई है। शब्द-परमाणु में काल की महिमा से अपनी शक्ति जब अभित्रयक्त होने लगती है, तभी प्रयत्न से प्रेरित होकर वे मेघ के समान बढ़ने अर्थेर फैलने लगते हैं। मर्जुहरि ने लिखा है—

स्वशक्ती व्यक्यमानायां प्रयत्नेन समीरिताः। अश्राणीत प्रचीयन्ते शब्दाख्याः परमाणवः॥

जब काल की महिमा से ही शब्द तन्मात्रों में श्रदृष्ट तेजःपरिपाक होता है, तब तेजःपंकिपाक के कारण ही वे शब्द-तन्मात्र पहले श्रकार के रूप में परिणात या प्रकाशित होते हैं। तेज के परिपाक से ही फल श्रादि में रूप, रस, गन्ध श्रादि की परावृत्ति देखी जाती है, इसलिए यह सम्भव है। इसी श्रमिप्राय से भर्तृ हिर ने कहा है—

> श्रायेदमान्तरज्ञानं सूक्ष्मवागात्मना स्थितम् । व्यक्तये स्वस्वरूपस्य रुद्धत्वेन विवक्तते ॥ समनोभावमापद्य तेजसा पाकमागतः । वायुमाविशति प्राणमथासौ समुदीर्थते ॥ श्रान्तः करणतत्त्वस्य वायुराश्रयतां गतः । तद्धमें समाविष्टस्तेजसैव विवर्त्तते ॥

स्क्षम वाक-रूप में स्थित जो श्रान्तर ज्ञान है, वही श्रपने स्वरूप की श्रभि-व्यक्ति के लिए स्थूल शब्द-रूप में श्रभिव्यक्त या भासित होता है, वही तेज से परिपाक होने से मनोभाव को प्राप्त कर प्राणवायु में प्रविष्ट होकर प्रकाशित होता है। वही वायु जब अन्तःकारण के तत्व के आशित होती है, तब तेजः परिपाक के कारण ही उसके धर्म से युक्त हो कर उसी रूप में परिणत या भाषित होती है। उसके बाद वह पूर्वोक्त अकार तत्तत् वर्णों के आकार में परिणत या भाषित होता है। अति भी कहती है—'अकारो वै सर्वा वाक्', अकार का ही परिणाम या विवत्तं समस्त वाक्या वर्ण हैं। वे ही वर्ण पद-रूप में और पद वाक्य रूप में परिणत या भाषित होते हैं। उन्हीं पदों से पदार्थों की भी उत्पत्ति होती है। अति कहती है—

'स भूरिति व्याहरत् स भूमिमस्जत्'; 'भुवरित्यन्तरिज्ञम् ।' वाक्यपदीय में भी महावैयाकर एमर्गृहरि ने लिखा है—

> अन दि नधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदत्तरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥

अनादि अनन्त अद्धर = अविनाशी शब्दतत्त्व शब्दब्रह्म है, वही अर्थरूप में परिणत या भाषित होता है।

उसी शब्द से समस्त जडचेतनात्मक जगत् की प्रक्रिया या सृष्टि होती है। 'शब्देध्वेवाश्रिता शक्तिविश्वस्यास्यनिवन्धिनी।' शब्दों में आश्रित जो शक्ति है, वही विश्व की निवन्धिनी, अर्थात् जनिका या उत्पन्न करनेवाली है।

> शब्दस्य परिसामोऽयमित्याम्नायविदो विदुः । छन्दोभ्य एव प्रथममेतद्विश्वं व्यवर्त्तत्॥

वेदविदों का कहना है कि यह समस्त प्रपञ्च शब्द का ही परिणाम है। छन्दोमयी वाक से ही अनेक प्रकार के पदार्थों की उत्पत्ति होती है, जिनमें शब्दों की ब्याप्ति है। कहा भी है—

बिभज्य बहुधात्मानं स छन्दस्यः प्रजापितः । छन्दोमयीभिर्वाचाभिः बहुधैव विवेश तम् ॥

'वागेत विश्वा भुवनानि जहाँ', 'वाच इत् सर्वमभूत् यच्च सर्त्यम् 'ब्रोमित्ये तदत्तरम्' इदं सर्व तस्य उपव्याख्यानं भूतं भवद् भविष्यदिति सर्वमोङ्कार एव यच्चान्यत् त्रिकालातीतं तद्पि स्रोङ्कार एव ।'

इत्यादि श्रुति-स्मृतियों के ऊपर ध्यान देने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि सकल नामरूपात्मक प्रण्ड शब्द के ही परिग्णाम या विवर्त्त हैं। यह इसी प्रकार उपपन्न होता है कि पञ्चीकृत तत्तत् भूतों से संस्कृत तत्-तत् अर्थवाचक शब्दों से वे सब भौतिक पदार्थ उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार, साज्ञात या परम्परया समस्त पदार्थी का उपादान शब्द ही सिद्ध होता है।

इस प्रकार, विचार करने पर यही सिद्ध हुआ कि जिस प्रकार घट का उपादान मृत्तिका है या पट का सूत्र, उसी प्रकार पदार्थी का उपादान पद या शब्द ही है। जिस प्रकार मृत्तिका ख्रीर घट का, पट ख्रीर स्त्र का तादालय या उपादानोपादेय-सम्बन्ध सिद्ध होता है, उसी प्रकार शब्द श्रीर श्रर्थ का उपादानोपादेय या तादातम्य-सम्बन्ध सिद्ध होता है। वह तादात्म्य भेदाभेर-घटित है। इसका नियामक कार्य-कारणभाव या प्रकृति-विकृतिभाव है। शब्द प्रकृति या कारण है और अर्थ उसकी विकृति या कार्य। यह कार्य-कारण था प्रकृति-विकृतिभाव सम्बन्धान्तर ही है। मीमांसकों के मत में शक्ति नाम का लो शब्दार्थ-सम्बन्ध माना गया है, उस हा भी बोधकत्व शक्ति में ही तालपर्य है। प्राचीन वैयाकरणों के मत में बोधकत्व-सम्बन्ध माना ही गया है, नवीन वैयाकरण वाच्यावाचक भाव को शब्दार्थ-सम्बन्ध मानते हैं। कुमारिलमङ के मत में भी प्रत्याच्य-प्रत्यायक भाव का शब्दार्थ-सम्बन्ध-शास्त्रदीपिका में बताया गया है। शब्द के भेद होने पर भी सबका तात्पर्य एक ही है - वाच्य-वाचकभाव । शब्द बोधक या प्रत्यायक होता है श्रीर श्रर्थ बोध्य या प्रत्याय्य । इसी को वाच्य-वाचक भी कहते हैं। श्रर्थ है वाच्य, तो शब्द है वाचक। केवल शब्द में ही भेद भासित होता है, तात्पर्य एक ही है।

बाह्य शब्दों के समान आभ्यन्तर शब्द भी होते हैं, जिनको बुद्धि में समु-पलभ्यमान या प्रतिभासमान होने से बौद्ध भी कहते हैं। इसी प्र कार त्राभ्यन्तर या बौद्ध अर्था भी होते हैं। आभ्यन्तर (बौद्ध) अर्थ दो प्रकार के होते हैं—एक सत, दुसरा असत्। सत् वह है, जो भीतर (बुद्धि में) और बाहर दोनों जगह उपलभ्यमान हो। जैसे - घट, पट श्रादि। दूसरा श्रवत् भी दो प्रकार का है-एक ग्रत्यन्त असत्, दूसरा श्रनिर्वचनीय श्रसत्। श्रत्यन्त श्रसत् शश विषाण, श्राकाशपुष्य श्रादि हैं। श्रनिर्वचनीय श्रसत् शुक्ति-रजत श्रीर स्वप्न में भासित होने-वाले पदार्थ हैं। ये जो दो प्रकार के बौद्ध पद ख्रौर पदार्थ हैं, इन दोनों का सम्बन्ध भी तादातम्य ही है; क्योंकि दोनों का उपादान एकमात्र बुद्धि ही है अथवा बुद्धिवृत्यास्यक पद पहले उत्पन्न होता है, इसिन्ए वह कारण है स्रीर बाद में

उत्पन्न होनेवाला जो बुद्धिवृत्त्यात्मक अर्थ है, वह कार्य या उपादेव है। इस प्रकार, कार्य-कारण, उपादानोपादेय या प्रकृति-विकृतिभाव होने से बौद्ध पद और पदार्थी का भी तादालय-सम्बन्ध ही होना सिद्ध होता है। एक दूसरी प्रक्रिया यह है—

श्रात्मा बुद्धया समेत्यार्थान् मनो युक्क विवन्नया।
मनः कायाग्निमाहन्ति : स प्रेरयति मारुतम्।।
सोदीर्फो मूध्न्यभिहितो वक्त्रमापद्य मारुतः।
वर्णान् जनयते तेषां विभागः पञ्चधा स्मृतः॥

इसका भावार्य मूल ग्रन्थ में पहले लिख चुके हैं।

यह प्रक्रिया सृष्टि के आदिकाल में स्थित शब्दों की अभिव्यक्ति-प्रक्रिया है, उत्पत्ति-प्रक्रिया नहीं। वहाँ 'जनयते' का ऋर्ध ऋभिन्यञ्जयति है, उत्पादयति इसी कारण, धातुपाठ में 'जनी प्रादुर्भावे' ऐसा पाठ है। जहाँ इसका उत्पत्ति-श्रर्थ माना जाता है, वहाँ जनी धातु का उत्पत्ति-श्रर्थ लाह्यणिक है। वाच्य अर्थ तो प्रादुर्भाव, अर्थात् अभिज्यक्ति ही है। वस्तुतः, विचार करने से तो वर्णं प्रतिचापविध्वंसशील होने से श्रिनित्य ही हैं, उनसे श्रिभिद्यकत होने वाला स्फोट ही नित्य, अखरड और व्यापक है। शब्द-तन्मात्रों के कार्य जो श्राकाश है, उसके व्यापक होने के कारण शरीराभ्यन्तराकाश में भी शब्द-तन्मात्री की स्थिति रहती ही है। क्योंकि वे श्राकाश के ही गुण हैं। शब्द-तन्मात्रों की कारसीभूत जो त्रात्मा है, वही ब्रह्म की शक्ति परावाक है, 'पराऽस्य शक्ति-विविधेव अयते यह अति की घोषणा है। शब्द-तन्मात्रों को पश्यन्ती, वर्ण-पद वाक्य-रूप से अर्था का स्कोटक या बोधक होने से मध्यमा और पूर्ण अभिन्यक्त होने पर वैखरी कहते हैं। वैखरी ब्रोर पश्यन्ती के मध्य में होने से भी उसको मध्यमा कहते हैं। शब्द-तन्मात्रों का पश्यन्ती शब्द से इतिलए ब्यवहार किया गया है कि वह ज्ञान का विषय होता है। पश्यन्ती का यह अर्थ इसलिए होता है कि पश्यन्ती शब्द दृश धातु से कर्भकर्ता में खट् के स्थान में शतु करने से निष्पन्न होता है। यद्यपि शब्द-तन्मात्र भी सबके ज्ञान का विषय नहीं होते. तथापि योगियों के सविकल्पक समाधि में उनका ज्ञान या दर्शन होता है।

परा वाक् का ज्ञान सिवकल्पक समाधि में योगियों को भी नहीं होता, इसीलिए उसको पश्यन्ती शब्द से ठयवहत नहीं किया। परा का स्थान मूला-आर, पश्यन्ती का नाभि, मध्यमा का हृदय और वैखरी का करठ स्थान बताया गया है। जैसे—

### परा वाङ्मूलचक्रस्था पश्यन्ती नाभिसंस्थिता। हृदिस्था मध्यमा ज्ञेया वैखरी करठदेशगा॥

इसमें मूलाधारस्थ जो परावाक् है, उसी का व्यवहार आत्मशब्द से 'तस्माद्वा एतस्मादात्मनः आकाशः सम्भूतः' इस अति में किया गया है। इसी से शब्द-तन्मात्रों के द्वारा समस्त नामरूपात्मक जगत् का प्रादुर्भाव हुआ है। परावाक् का आत्मशब्द या शब्दब्रह्म शब्द से जो ब्यवहार किया गया है, उस से प्रतीत होता है कि परावाक् चित् स्वरूपा या चैतन्यरूपा है, जड नहीं। ब्रह्म या आत्मशब्द का वाच्य जड नहीं हो सकता। इसीलिए महर्षियों ने कहा है—'स्वरूपव्योतिरेवान्तः परावागनपायिनी'। यहाँ अपायरहित, अर्थात् अविनाशिनी परावाक् को स्वरूप (आत्म) ज्योति कहा गया है, यह ब्रह्मशक्ति है, जड कदापि नहीं हो सकती। इसी कारण महर्षियों ने शक्ति से विरहित शिव को शव माना है। परम अद्वैतवादी भगवान् शङ्कराचार्य ने भी 'सीन्दर्यलहरी' में लिखा है—

शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुं ने चेदेवं देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमि।

इसका भावार्थ यही है कि शिव जब शक्ति से रहित होता है, तब वह शव हो जाता है।

यहाँ एक विषय पर विशेष ध्यान देना चाहिए कि ब्रह्म तो सत्चित्-श्रानन्द-स्वरूप है। इसमें तो किसी भी श्रास्त्रकारों या महाँघयों का विवाद
नहीं है। शक्ति श्रीर शक्त में श्राग्न श्रीर उसकी दाहकत्व-शिवत के समान
श्रमेद भी प्रायः सब लोग मानते हैं। इस स्थिति में यदि परा शिक्त को जड
मान लें, तो शिक्त श्रीर शक्त के श्रमेदवादी का सिद्धान्त ही नष्ट हो जायगा।
एक बात श्रीर है कि शास्त्रों में पराशिक्त को स्वरूपमृता शिक्त भी कहा
गया है, तब तो ज्ञानस्वरूप ब्रह्म की स्वरूपमृता शिक्त भी ज्ञानस्वरूप है, यह बात
स्वयं सिद्ध हो जाती है। इसी श्रमिप्राय से भत्तृ हिर ने 'वाक्यपदीय' में स्वष्ट लिख
दिया है—

द्याथेदमान्तरं ज्ञानं सूक्ष्मवागात्मना स्थितम् । व्यक्तये स्वस्वरूपस्य शब्दत्वेन विवर्त्तते ॥ (वा० प० ११३) यहाँ ध्यान देने को बात है कि उक्त पद्य में आन्तर ज्ञान की ही स्क्ष्म वाक् रूप में स्थित बताई गई है, जो ज्ञानस्वरूप वाक् शिव्त (जो पराशिक्त नाम से प्रसिद्ध है) अपने स्वरूप की अभिन्यिक्त के लिए शब्द-रूप में परिग्रुत या भासित होती है। जब वाक् शक्ति का चैतन्य या ज्ञानस्वरूप होना सिद्ध हो जाता है, तब उसके विवर्त्त वा परिग्रामभूत सकल वैदिक और तान्त्रिक मन्त्रों का भी चैतन्यस्वरूप होना सुतरां सिद्ध हो जाता है। तन्त्रशास्त्र में मन्त्रों में चैतन्य-शक्ति को जायत् करने के लिए मन्त्रों के कई एक संस्कार बताये गये हैं, जो तान्त्रिक मण्डली में अत्यन्त प्रसिद्ध हैं। इसलिए परा वाक्शिक्त चैतन्य-स्वरूपा है, इसमें कोई सन्देह नहीं।

इस स्थिति में शक्ति या पराशक्ति को जो जंड मानते हैं, उनका मत खिएडत हो जाता है।

पूर्व में शब्द-तन्मात्रों से जो स्थूल शब्दों की उत्पत्ति बताई गई है, वहाँ ध्वन्यात्मक ग्रौर वर्णात्मक इत दोनों प्रकार के शब्दों की उत्पत्ति समभनी चाहिए। भेरी, मुरङ्ग ब्रादि वाद्यों से जो शब्द उत्पन्न होते हैं, उन्हीं को ध्वन्यात्मक शब्द कहते हैं। ध्वन्यात्मक शब्द का कुछ अर्थ नहीं होता; वर्णात्मक शब्द ही अर्थ के वा वक होते हैं। इन दोनों प्रकार के शब्दों में वैजात्य या भेद होने में कारण यह है कि वायु-तन्मात्रों से सहक्रत शब्द-तन्मात्रों से ही इन दोनों प्रकार के शब्दों की उत्पत्ति होती है। वहाँ सहकारी वायुतन्मात्रों के वैजात्य से ही ध्वनि श्रीर वर्णात्मक शब्दों में वैजात्य या द्वैविध्य होना माना गया है। जिस प्रकार कत्व, खत त्रादि धर्म-भेद से वर्णों में भेद होता है, उसी प्रकार ध्वनि में भी भेद होता है। वर्णात्मक शब्दों में कएठताल्यादि के अभियात में भेद होने से भेद होता है, और ध्विन में वाद्यादि के भेद होने से भेद या वैजात्य होता है। शब्द-तन्मात्र के सहकारी वायु तन्मात्र उपादानकारण होने से होता है, न कि निमित्त-कारए। इसिलए वायु के क्रमिक होने से उससे अभिन्यक्त होनेवाले वर्णपद श्रीर वाक्य भी क्रमिक श्रीर सावयव माने जाते हैं। वर्णों में क्रमिकत्व श्रीर सावयवस्य का भान इसलिए नहीं होता कि उनके अभिव्यक्ति-क्रम अत्यन्त सूक्ष्म या त्राशुतरभावी है। कहीं-कहीं सन्ध्यज्ञर वर्णों में क्रमिकत्व काल त्र्रौर सावयवत्व स्पष्ट प्रतीत होता है। इसलिए ये सब वैयाकरणों के मत में अनित्य माने जाते हैं। केवल इनसे अभिव्यक्त होनेवाल स्फोट-तत्त्व ही निर्य अर्धा का बोधक या वाचक होता है, वर्ण ऋौर पद नहीं।

'यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व' यो वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै, इत्यादि श्रतियों में पहले ब्रह्मा की सृष्टि बताई गई है, जिसको परमाहमा ने वेद का उपदेश दिया, नहीं अपरब्रह्म या हिरएयगर्भ शब्द से शास्त्रों में भी वर्षित है। हिरएयगर्भ की सृष्टि के पश्चात् पञ्चतन्मात्र (स्हमभूत ) तदुवाधिभूत स्हम शरीर की भी सृष्टि की। इनकी सृष्टि करने के बाद उन्हें वेद का उपदेश दिया। परमात्मा के संकल्प से पूर्व सर्ग में श्रधीत वेद की समृति हुई जो महासमृति शब्द से शास्त्रों में वर्णित है। इसके बाद वेद से ही पद पदार्थों को जानकर पञ्चतन्मात्रों के पञ्चीकरण के द्वारा महाभूत, समस्त पाञ्चभौतिक पदार्थ तथा सूर्य, चन्द्र आदि की पूर्व सृष्टि के समान ही हिरएयगर्भ ने सृष्टि की। 'सूर्याचनद्र-मसी धाता यथापूर्वमकल्पयत् ' इत्यादि श्रुति भी इसी बात की घोषणा या पृष्टि करती है। यहाँ हिरएयगर्भ या श्रापर ब्रह्म से जिस तत्त्व का वर्णन किया गया है, वह पर्ववर्णित श्रोङ्कार-रूप शब्दब्रह्म ही है। यही परा शक्ति है, जिसका वर्णन पहले ही कर चुके हैं। शब्द-भेद या वर्णन-शैली के भेद से भेद प्रतीत होने पर भी वास्तविक तत्त्व एक ही है, जो समन्त्रयात्मक दृष्टि से विचार करने पर ग्रवश्य स्मष्टतया प्रतीत हो जाता है। इस स्थिति में शब्दब्रह्म या ग्रपर ब्रह्म को जो ग्राचेतन मानते हैं, उनका मत अपास्त हं जाता है। इस प्रकार, विचार करने से शब्द श्रीर ऋर्थ में प्रकृति-विकृति-भाव होना सिद्ध हो जाता है। इसी को उपादानोपादेय भाव या कार्य-कारणभाव भो कहते हैं। यही इस बात को सिद्ध करता है, कि पकति-विकृतिभाव या कार्य-कारणभाव से शब्द और अर्थ में तादाध्य-सम्बन्ध है।

इस पूर्वोक्त सन्दर्भ से यही प्रमाणित होता है कि वेद में जो पद या पदार्थ है, उन्हों में उपादानोपादेय या कार्य-कारणभाव सिद्ध होता है। शास्त्रों में भी वेद के शब्दों से ही सृष्टि का निर्माण होना बताया गया है—'वेद शब्देभ्य एवादी पृथक् संस्थांश्च निर्ममें' इत्यादि। इसीलिए गङ्गापद की शक्ति या तादात्भ्य जल या प्रवाह में ही है, तीर में नहीं। तीर का बोध तो लच्चणया होता है, इसी से लच्चणा को भी वृत्यन्तर स्वीकार करना पड़ता है। इसीलिए, गङ्गा पद में तीर के बोधानुकृल शक्ति नहीं मानी जाती, गङ्गा पद स्वशक्यसम्बन्ध-रूप लच्चणा से ही तीर का बोध कराता है, इसीलिए गङ्गा पद वहाँ लाचिणिक माना जाता है। आजकल भाषाविज्ञान वादी लोग शब्दार्थ-सम्बन्ध को नित्य नहीं मानते। उनका कहना है कि कालान्तर में दूसरे अर्थ में भी शब्दों का प्रयोग देखा जाता है। परन्तु, यह ठीक नहीं है; क्योंकि वह दूसरा अर्थ गौण या लाचिणिक ही है, शक्य नहीं। शक्य अर्थ के ही साथ शब्द का सम्बन्ध नित्य माना गया है।

इतने सन्दर्भ से यही स्पष्ट होता है कि शब्द से ही अर्थ की उत्पत्ति होती है, श्चर्यात श्चर्य का उपादानकारण शब्द ही होता है, श्चत: इन दोनों का उपादानो-पादेय भाव सिद्ध होता है। शब्द उपादान है श्रोर श्रर्थ उपादेय। यही उपादानो-पादेयभाव या कार्यकारण भाव इन दोनों के नित्य सम्बन्ध होने का नियामक है। वह सम्बन्ध तादात्म्य ही होता है। इसी तादात्म्य-रूप शब्दार्थ-सम्बन्ध से शब्द में अर्थबोध के अनुकृत शक्ति का अनुमान किया जाता है। वयोंकि, सर्वशक्ति अनुमेय ही होती है। तादात्म्य तो दोनों का प्रत्यन्न ही सिद्ध है। (अर्थ गी:', 'श्रयं घटः' इत्यादि प्रयोगों में शब्द ग्रीर ग्रर्थ का समानाधिकरण से ही निर्देश सर्वत्र पाया जाता है। इसलिए शब्द-श्रर्थ का तादात्म्य सम्बन्ध ही सिद्ध होता है। वाच्य-वाचकभाव-रूप शब्दार्थ-सम्बन्ध को भी यदि शक्ति मानते हैं, तो वह भी तादात्म्यमूलक ही है। 'मञ्जवा' में स्वष्ट लिख दिया है— 'तदग्राहकन्न इतरेतराध्यास मूलकं तादारम्यम्'। वस्तुतः तो वाच्य-वाचकभाव रूप सम्बन्ध जो वैयाकरण मानते हैं, वही शब्दार्थ-सम्बन्ध है। उसी को कोई बोधकत्व या बोधजनकत्व, कोई प्रत्यायकत्व या प्रत्याय्य-प्रत्यायक भाव सम्बन्ध भी मानते हैं। परन्तु, सब का तात्पर्य एक ही है-वाच्य-वाचकमात्र | केवल नाममात्र का भेद है | समन्वयात्मक दृष्टि से विचार करने पर यही निष्कर्ष निकलता है।

# अनुक्रमणी

अ

अकारणगुण १४३ अज्ञर १२,१८,२८,५१,६६,२०६,२१०,

288

श्राद्धारवेद ४६

श्रज्ञरसमाम्नाय ३५,३८,४६,५८,५६,६६

श्राखराडजातिव्यक्तिस्फोटवादी ११

श्रखगडजातिस्कोट ११

श्राखरडव्यक्तिस्कोट ११

श्रवगडस्फोट ७३,१४१

ग्राखरडोपाधि १६३

ग्राग्नीघोम २०

श्रङ्कुर २८,१२०,२०४,२०५

श्रङ्कुराकार ३

ग्रचित् ८,१०

अचिदंश ६,१०

श्रचेतन ११,१२,४१,६२,२१६

ग्रत्यन्त श्रसत् २१५

श्रद्धैतिसद्धाःत २११

ग्रद्धैतावस्था २०६

श्रिधिकरण १५७,१७७

द्यधिगम १११

अधिष्ठाता ३६

अधिष्ठान १,१६,६३,६४,१५०,१७४,१७४ अपराविधा २०६

ब्रध्यास ३६,६३,६५,१०५,१७६,१६४,

१६५,१६८,१६६

श्रनन्वय १२० श्रनवस्थादोष १२४

श्रनाइत चक्र २५,२८,५२

श्रनित्यवादी १८६,१८७

श्रनिवचनीय सत् २१५

त्रानुपसंहार बुद्धि १६३

श्रनुभावक २०७ श्चनुस्वार २७

स्रनेकत्ववादी १५४

श्रनीपाधिक ६१

ब्रन्तः करण १३,२६,४६,५६,६७,७६,

१०७,००८,१२१,१२६,

१२७,१३३,१३५,१५०

अन्तरारमा ११६

श्रन्तर्मातृका ४४

श्रन्यथाल्याति ७८

श्रन्ययोगन्यवन्छेद१२०

श्चन्योन्याश्रयदोष 55,58,60,68,897

श्रन्वयव्यतिरेक

७१,१८७,१८६,१६०,

038

श्रन्वाख्या न १३८,१६७

अपरब्रह्म ११०,२१६

श्रपरा (शक्ति) १७,१८

श्रपाय १५६

श्रमगीत ५६

श्रप्रत्यायक १६०
श्रप्राप्यकारित्व २०७
श्रप्राप्यकारी १४८,१८४,१८५
श्रप्राप्यप्रकाशकारी १४८
श्रिमिषा १६१,१६२,१६३
श्रिमिनवगुप्त (श्राचार्य) १७
श्रिमप्रायज्ञान २०३

श्रभिप्रायानुमान २०३ श्रभियुक्त ४२ श्रभिदेवादी२१७ श्रभेदोपनिवन्धन १४७ श्रमुजानन्द ३१,४० श्रक्ष २० श्रर्ज न ३६,४७ श्रथ ६२,१६२,२१०,२२० श्रथंप्रत्यायक (धर्म) १६४,१६५,१८६,

त्रर्थनोघ १६५,१८७,२०२,२०३ त्रर्थमय जगत् ८ त्रर्थसिष्टि ४,१०,१२,१३ त्रर्थामिधान १८७ त्रार्द्धन्दु १०,१६,२० त्रावमास ६३,१०५ त्रावयवा ६६२ त्रावया १६२ त्रावया १,१२,१३,१४,२३,३८,४६ १५४,२०६

श्रविनाशी २०६ श्राध्यासिक २०८ श्रव्यक्त २,३,४,४,६,७,२०४,२०५,२०६ श्रानन्दवल्लयुपनिषद् ६७ श्रव्यक्तात्मा १० श्रान्तरज्ञान १८५,२१८

श्रब्यक्तवस्था १६ श्रव्याप्यवृति १७३,१७७,६७६ श्रसमव।यिकारण १४३ श्रसम्बद्धग्राही १८५ श्रहङ्कार १७,१४६,१५०,१५१,१५२, १६८ १७४,१७५

आ

ञ्चाकांचा १६७,१६८ श्राकाश २,१३६,१४०,१४२,१४३,१४४, १४५,१४६,१४७,१४८,१५०, १४२,१५७,१५८,१६३,१६४, १७२,१७४,२०६,२१०,२११ २१२,२१६

आकृति १५३,१५४,१५६,१६०,२०१

ग्रागमशास्त्र ३५

ग्राच्छादक १६६,१६७

ग्राज्ञा (चक्र) २५,४३

ग्रात्मचैतन्य ४०

ग्रात्मतत्त्व ५०,१०६

ग्रात्मा १,१३,२१,३८,३८,४०,४१,४५

४८,४६,६६,६७,८२,१०८,१०६

२१६
ग्रात्माश्रयदोष २०२
ग्रात्माश्रयदोष २०२
ग्रात्माश्रयदोष २०२
ग्राह्मार,३१,४४,४५,१४८
ग्राह्मारचक १८,२४,३१,३८,४०,५२
ग्राह्मारशक्ति ६,१४७
ग्राह्माराधेयभाग १६४
ग्राह्मासक २०८
ग्राह्मात्मान १८५,२१८

ग्रन्तरज्ञाता १३३ आन्तरस्कोट ११ ग्रान्तर स्कोटबादी ११,११५ ग्रान्यभाव १५४,१५६ आप ६३ श्राणीपदेश ६६ श्राभ्यन्तर स्कोट ११६ श्रायतन १०७ आर्हत १३१ श्रावर्त्त १८ ग्राविद्यक ६२ त्र्याशुतरभावी २१८ त्राशुतरविनाशी ८६,६१,६८,१०२

अ शुविनाशी १६४ ग्राश्रयाश्रयिभाव ६१ ब्राहिङ्कारिक १५०,१५१,१५२,१५८

१०३,१०६,१६२

इच्छा ८,६,१०,१६,२२,४२,४६,१६० इच्छात्मिका शक्ति २०४ इच्छावान् १६४ इच्छाशक्ति ४,३८,१०८ इडा ३१ इतरेतराध्यास १६४,१६५,२०८,३२०

ईब्रण ७,२८,२०६,२१०,२११

ईप्रवर १,६,७,८,१२,१३,१४,१६,**१**८ ऋग् =,३४,५६ ऋग्वेद २०६ २२.२४,३३,३४,३६,४२,४७, प्र,६०,६२,६३,७०,१०६,११० ऋदि १२२ १११,११२,१४७,१४८,१५४,

१६०,१६१,१६६,१६६,२००, २०४,२०५

ईश्वरत-त्व १०६ ईश्वर-प्रणिधान १११ ईश्वर-संकेत १६१,१६८,२०८ ईश्वरेच्छा १६१,१६३,१६४,२०८

5,80

उच्चरित प्रध्वंसी = १,१३६,१=७ उत्पत्ति १० उदाहरण १७१ उद्भव २४,३५ उपकारक १९६ उपजन १५६ उपजीव्य १४६ उपनय १७१ उपादान ८,६,१२,१३,१६,२०,२१,२६ ३३,३७,३८१६,१६६,२०४,२११,

२१४,२२० उपादानकारण १,४,१८,४३,२१८ उपादानोपादेयभाव २१६,२१६,२२० उपादानोपादेयसम्बन्ध २१५ उपादेय २२० उपारोह १६३ उपाधि १४,२१,२३,४६,६४,६७,८७६४, १४१,१४४,१४८,१७४,५१६

ऋ

, ए

एक त्वप्रतीति १०३ एकत्बबुद्धि ६१,१०५ एकस्वानु प्राहिग्री बुद्धि 🕹 😢 एकत्वावगाहिनी बुद्धि (प्रतीति: श्रनुभूति) एकपदत्व बुद्धि ६१ एकार्थेपतीति 💵 एकार्थप्रतीनि हेतुत्व ६० एकार्थप्रत्याख्यान ६१ एकार्थप्रत्यायक १०२,१०४ एकार्थसम्बन्धाख्यान = १,६१ एकेन्द्रियवादी १७५

श्रोङ्कार १,३३,३४,३४,३७,३८,४८ ५४ काल ६,८,१७,१४३,१४७,१४८,१४५ ६०,६६,२१०,२११,२१६ श्रोम् १,३३,४३,४१,५६,१६६ २०६, काव्यप्रकाश १६३ २१०,२११

ं औ

श्रौत्सर्गिक १३६ श्रीदन्नजि २६ श्रीपाधिक ६४,१०४

क

कणाद १६= कदम्बगोलकन्याय १४१,१४२ कदम्बमुकुलन्य।य, १५६ कन्द ३१ कपिल १६ = कमल ४४ कर्णेशब्कुली १३६,१४५,१५७,१७०, 908,904,

कमे १२४,१२६ कर्मफल १४ कर्मी १०० कात्यायन १३० कामना ३ कामबीज ४२ कायाग्नि ४५,१३५ कारणशरीर १३,२१,३५,४६ कारिकावली ६,६१ कार्यकारसभाव १२०,२०८,२१५,२१६ २98,२२0

कार्यकारणभावसम्बन्ध २००,२०१

कालिदास ३४,६१ कुराडलिनी ४,६,१३,१४,१६,१७,१८,

१६,३१,३८,४०,६६

कुराडली १६,१८,३०,३१ क्मारिलभट्ट =६,१०२,१६७,१६८,१६६ <sup>•</sup>१७४,१७५,१६८,१८४, १८६,२१५

कुल्लूकभट्ट ६३ कूटस्य १५६ कूर्मपुराग ७ कृतक, १७१ कृष्णद्वेपायन २०० कृष्णशेष ६०

कैयट ४६,१०१,११२,११८,९२१,१२२, १२३,१२४,१२६

कोश ३८,३६,४१,६७ कौएडभट्ट ७० किया ६,१०,१६ कियाशक्ति ११,१६ क्लोब ५३ चोभ ७,६,२८

ग

गदाधरभड १६१ गन्धर्वनगर १२६,१३० गुण =,१२,३४,१३२,१४०,१४१,१४२, १४३,१४४,१४५,१४६,१५०,१५१ १५२,१४८

गुहा २४,२८,१०१ गोलक १४८, १४६ गौतम १२४,१७१ ग्रन्थिक १२२

ब्राहक १६४,१६५,१६७,१६८

ঘ

घटाकाश १४१,१५४,१७५ घनीभाव ३ घनीभूतावस्था ३ घोष ३६,३७

च

चार्वाक ६७ १०६,१०७ चिकीषां ३,२०४ चित् १ ७,८,१०,२८,४१,६८,१५० चित् (शक्ति) १६,५३ चित्कला ५१,५३,१३५ चित्रा ३१ चिदंश ६,१० चिद्विदंश ६ चिदात्मा १३,४१,६६ चिदानन्द ६८, १३५ चिदाभास ५३, ६८,६६ चिनमय २१ चेतन १०,११,४१,५२,६२,१५४

चेतन-सृष्टि ४६ चैतन्य १,४,५,६,७,११,१२,१४,१६,४० ४१,४२,४७,६२,७४,१०५,१०८ १०६,२०४,२०५,२१८ चैतन्यशक्ति २१८

छ छन्दोमयी वाक् २१४ छान्दोग्योपनिषद् २०६ ज

जड ११,१२ जन्यजनकभाव ५३

जलतन्मात्र २१२ जाति ६३,६४,६५,६६,८३,१०६,१३१ १५३,१५४,१५६,१५६,१६०,१६१ जातिपदस्कोट ७१ जातिवर्णस्कोट ७१

जातिवाक्यस्फोट ७१ जातिव्यक्तिस्फोट ११ जातिस्फोट १३३,१५६,२०१ जातिस्फोटवादी १५६,१५७ जीव १२,१३,१४,१८,२४,३३,३८,४० ७०,१०७,१५४ जीवोपाधि ५२ जैमिनि १७७ चित ५२ ज्ञान ६,१०,१६,४६,५२,१३५,१५७ २००,२१८ ज्ञापक १६५

ं झ

मल १६० भान् संजा १६१

त तत्त्रजिन्दु १६२,१६४ तन्मात्र ५५,२११ तपरकरण १६० तर्कसंबह १३२ तादातम्य १६६,२२०

तादात्म्य-सम्बन्ध १६५,२०८,२१५,२१६ २१६,२२०

तुलसीदास ३३ तेज तन्मात्र २१२ त्रयी ८,४१,६३ त्रिकोण ३१,४० त्रिधाम १८

द

दशनसिद्धान्त-मञ्जूषा १५२ दिक् १७,१४०,१४१,१४३,१४७,१५७, १५८,१७०,१७५ दिवयज्ञान ४६ दिव्यमार्ग ३१ दीधिति (टीका) १४७ द्वार २०३

द्वेपायन १०६

ध

धारणा ४५ ध्वनि ७५,७८,८२,६५,६६,१००,१०५ ११७,११८,१३१,१३२,१३६,१५६, १६३,१६६,१७६,१७७,१७६,२०५, 288

न

नटराजराज ५० नन्दिकेश्वर (मुनि) ४६,५०,५७ नागेशभट्ट १३५,१६६,२०७ नाडी ३१ नाद २,३,७,६,१०,२३,२४,२८,२६,३० ३२,३६,३७,६६,८२,६६,२०४ नानात्ववादी १५४ नाम १,५,६,१३,२०,२१,२०४ नामरूपात्मक प्रपञ्च २१५ नामसृष्टि (सर्ग) ६,७,६,१२,१६ नामात्मक (जगत् : सृष्टि) ४,६,७,१<mark>६,</mark> 208,280

नामात्मक शरीर २१ नामाभिमानी १३,१४ नारद २६ निगमन १७१ नित्यस्कोट ६९ नित्यानन्द १७,६० निरवयवस्फोट ८८ निरोधिका १०,१६,२०

निर्विकल्पकज्ञान १०,२३

निष्कल २२

नृसिंहतापिन्युपनिषद् ३४
न्यायभाष्य १६७
न्यायसिद्धान्तमुक्तावली २०३
न्यायसूत्र १२४,१२५

प

पद्ध १८७
पञ्चकोश ३८,४८
पञ्चतन्मात्र २१२,२१६
पञ्चदशी १२,२१३
पञ्चवर्ग ५१
पञ्चावयत्र १७१
पञ्चोकरण २११,२१२,२१३,२१६
पत्झिल ४१,४५,६०,६६,११०,१११,
११२,११५,११७,१२१,१२६,
१३२,१३६,१४६,१२३,१६५,

पद ६६,१०१,२१८,२१६, पदलज्ञणा १६७ पदस्तोट ४८,५०,६७,६६,७१,७३,८१, २०१

पदात्मा ६२
पदार्थ ३४,११६,१६६,२१६
पद्मा ४०,४१
पद्मापत्र ४३,४४
पद्मास्त्र ३१,४०
पर ७
परतःप्रामाण्य २००
परत्रह्म १०,११,३४,६२,२०६,२०६,२११
परमाकाशावस्था १६
परमात्मा १,२,३,४,८,२१,३३,३४,
३८,३६,४२,५१,५२,५३,

esting a

१**०**६,११०,१११,११**२,२०४,** २०६,२०**६,**<sup>न</sup>२१६

परमानन्द ५६,६० परमार्थदशा ६४

परमार्थंसत् १६३

परमेश्वर ४०,५३,५४ परस्पराश्रयदोष १०४

परा १०,१७,१६,२१,२३,२४,२५,३७ ५२,१०१,१३५,२०५,२०६,२१६ परा (शक्ति), १८,१६,२८,५२,१३५, २०६,२११,२१८,२१६

परादेवता ३१ परावाक २२,२५,२७,२०६,२१६,२१७ पराविद्या २०६ पराशक्ति ४,२१७, परिसाम १,१३,१४,१६,३६,४६.८०,

परिसाम १,१३,१४,१६,३६,४६,८०, १०७,१०८,१२६,१२७,१३१ १३२,१३४,१३४,१३८,१४६ १५१,१५३,१५७,२०५,२१०, २११,२१५,२१८

परिवृत्तिः ६६

पश्यन्ती १०,१६,२१,२२,२३,२४,२५ २८,३६,४५,५२,१०१,११२ १३५,२०५,२०६,२१६

पाञ्चभौतिक पदार्थ २१६ पाञ्चभौतिक शारीर १४,२२,२३ पाणिनि २५,२७,५०,५७,६४,११६, ११६,१२१,१६६

तस्था १६ पाणिनिस्त्र १२६ १,२,३,४,८,२१,३३,३४, पाणिनीय शिद्धा १३४ ३८,३६,४२,५१,५२,५३, पारमाधिक २०८ ५७,५८,५६,६०,६१,६८,७५, पार्थसाराधिमिश्र १७१,१७⊏ पिङ्गला ३१ पुद्गल १३२

पुरुष ४,५,६,७,१०,३२,४७,६६,१११, १३१,१७५,२००,२०४,

पुष्पदन्त (श्राचार्य) ३४ पृथ्वीतन्मात्र २१२ पौद्गलिक १३२ पौर्वापर्य १३८ पौर्वापर्यव्यवहार १३७ प्रकाश्यप्रकाशकभाव ६०,६३

प्रकृति ३,४,७,८,६,११,१२,१२,१४, १६,१७,३२,३८,४७,६२,६८, २०४,२०६

प्रक्रितिविक्रितिभाव २१५,२१६,२१६ प्रगीत ५६ प्रचय १०५ प्रजापति २६ प्रण्य ३३,३४,३५,३६,३८,४१,४२, ४३,४८,४६,५१,५८,६०,६१, ६६,६६,१०६,१०६,११०,१११, ११,२१,६६,२००,२०५,२०६

प्रतिज्ञा १६०,१७१
प्रतिज्ञावाक्य १५४,१७१
प्रतिज्ञावाक्य १५४,१७१
प्रतिपत्ता १२४
प्रतिबन्धक १६६,१६७
प्रतियोगी १२०
प्रत्यक्चेतना १११
प्रत्यभिज्ञा ८२ ८३,११६,१२१,१५६,

मत्याख्यान १५६,१६० प्रत्यायक १६०,२०१,२०२,२१५,२२० प्रत्याच्य २०१,२१५ प्रत्याच्यप्रत्यायकभाव २०१,२०२,२१५ २२०

प्रत्याहार ४५,५१,५७,१६१ प्रत्याहारसिद्धि ५८ प्रधान ३,७,८,१७५ प्रध्वंसामाव १४२ प्रपञ्च १,२,३,६५,६६,८०,६३,१०० १३५,२०४,२१४

प्रभु ३७ प्रमा ६१,६३

प्रमास ६६,११२,१४५,१६५,१६५,२०२ प्रयत्न १६६,१७३,२०० प्रयोक्ता १२४

प्रयोज्यप्रयोजकवृद्ध २०२ प्रयोज्यवृद्ध (युवा) ७१ प्रलय २,१०,२१,३४ प्रलयावस्था २०६ प्रस्ति २४ प्राकृत महाप्रलय २ प्रांगभाव १४२ प्रांच १३,१४,३४,१५४

प्राण ३७
प्राणमयशरीर २१
प्राणादिपञ्चक ५६
प्राणायाम ४५
प्रातिपदिक १२०,१२३
प्रातिभासिक १२८,१२६,२०८
प्रातिशाख्य ४१,१३०
प्राप्यकारी १४८,१४६,१७६,१८१,१८२

१८३,१८४ प्राप्यप्रकाशकारित्व १५१ प्राप्यप्रकाशकारी १४८ प्रेचा १३७ प्रेचापूर्वकारी १३७

ब

बाधकज्ञान १८१ बाह्यस्कोट ११६ बाह्यसकोट ११६ बाह्यकाश १३६ बिन्दु २,३,४,५,६,७,८,६,१०,११,१६, २०,२८,२०४,२०५ बिह्यर-राष्ट्रभाषा परिषद् ६३ टि० बीज ७,६,१० बुद्ध २१ बृह्यती ३४,३७ बोध्यबोधकमाव १६६ ब्रह्म १,२६,७,६,१२,१६,२०,२१,२२, ३४,३८,४०,४१,४२,४८,५३,५४, ६०, ६२, ६५,६७,६८,७४,६३, १०६,१३५,१३८,१३६,१४७, १६६,२०४,२०८,२०६,२१०,२११,

ब्रह्मतस्य ६५,६८

२१६,२१७

ब्रह्मबिन्दूपनिषद् २०६ ब्रह्मरन्ध्र ३१ ब्राह्म वि० १६६ ब्रह्मशक्ति १८,२१७ ब्रह्मसत्ता ६४,१०६ ब्रह्मस्थान ३१ ब्रह्मा ७,१०,२०५,२१६ ब्रह्मा ७,१०,२०५,२०५

भ

भगवती ८,१८,७५ भगवद्गीता ५१ भगविदच्छा ४,५,७,३८ भगविदच्छाशक्त २१० भगवान् १,४,५,६,२३,३५,३७,३६,५१ ६१,६५,६८,६६,२०० भष्टोजिदीस्ति १९६ भन्द्रेहरि १२,६४,१०४,११८,१३०,१३३, १३४,१३५,१४६,१४७,१६६

भागवत ४,२६,३६
भागती (टीका) ८४
भावना १११
भावावस्था ३
भाषावर्गण १३२
भाष्यवचन १३५
भुवलों क ३४
भूतस्थम २११
भूलोंक ३४
भूलों ३४
भूषण' (प्रन्थ) ६४,७०,१६३
भ्रान्ति १८५

म
'मञ्जूषा' (मन्थ) १३५,१६३,२०७,
२२०
मठाकाश १४१,१५४,१७५
मिण्पूर (क) २४,२५ २८
मध्यमा १०,१६,२१,२२,२३,२४,
२५,२८,३६,३७,५२,१००
१०१,२०५,२०६,२१६
मन १४३

मनु ४८ मनुस्मृति ६३ मन्त्र ३५,३८,४८,६६,८०,१०७,१०८, १४०,२१८ मन्त्रब्राह्मण ४८,४६,५० मन्त्राधिकरण १३६ मल २६,३० महद्बीज ७

महाकाश १७५

महात्मा ७६
महादेव ५८
महाप्रलय २,२१
महाप्रलय २,२१
महाप्रलयावस्था २०६
महाभारत २,३,
महाभाष्य ६८, ११७,१२२,१६५
महाभूत २१६
महाभाया २०६
महाव्याहृति ३५
महास्मृति २१६
महेश्वर ५,७,३४,३८,५०,५२,५४,६१,
२०५

माण्डूक्यश्रुति १,२१० माण्डूक्योपनिषद् २१०,२११

मातृका १८,३५,३८,४२,४४,४८,४६,५०

५७,५⊏ माया १,२,३,४,५,६,१२,१३,१४,१६, ५१,५३,५४,१३६,१५४,२०४, २०६

मायावृत्ति ३,२०४,२०६,२१० मायाशक्ति ६६,२०४ मायोपाधिक २०

मार्कगडेयपुराख ८

मालाप्रत्यय १०३ मूलकारण ८,४३ मूलप्रकृति १७ मूनाधार १३,१६,२१,२२,२३,२५,२८, ४३,४४,४५,१००,१०१,१०८<sub>;</sub> १३५,२१७ मोच ३०,४८

य यजुर्वेद २४,६१,१३१ यजुष् ८,३४,५६ यम **२**६

याजनलक्य (महर्षि) ३६ योग ११० योगकर्षिका २४,३१ योगकुरुडलिन्युपनिषद् १६ योगचिन्तामणि २४ योगसास्त्र ४१ योगशिस्त्रोपनिषद् २४,२७,२८

योगशिखोपनिषद् २४,२७,२८ योगस्त्र ६०,१३१,२०० योगस्त्रभाष्य ४४ योग्यता १६७,१६८

रजतोपरागवती बुद्धि ६३
रव २१
रस २०५
रह १०,१६
रूप १,५,६,१३,२०,२१,२०४,२०५
रूपसृष्टि (सर्गे) ४,५,६,१२,२०,४७
रूपात्मक (जगत्: सृष्टि) ४,६,७,१८,१६,

ल लच्चणा १६१,१६२१६३,१६६,१६७, २१६ लघुमञ्जूषा ७६,१६३ लिङ्ग १३०, २०२ लिङ्ग ४४ लिङ्ग शारीर २३,४८ लोकायतिक ६७,१०६ लौकिकाचार्य ७१

1

व

वंशा (नाडी) ३१ वटबीजन्याय ५४ वर्षा २५,२६,२७,३७,४५,४६,५४,६६, ७५,६७,६८,११५,१५४,१५५,१५६, १६२,१७३,२१८ वर्षासमाम्नाय १६,४६,५७,६७,६८,१५१,

१६१
वर्णस्कोट ४६,५७,५८,६७,६६,७१,७२,
७३,२०१
वर्णस्कोटवादी १५६
वर्णापरागवती बुद्धि ६३
वसिष्ठ १०६
वसिष्ठस्मृति १०६
वाक् १६,२४,२८,३४,३६,५२,६१,६२,
७८,७६,१०१,१६७
वाक्तन्व ७८,७६,६५

वाक्षाक्ति ५२,२१८ वाक्ष्मपदीय १२,२२,६४,६५,६६,६७, १०४,१०५,११८,१३३,१३४, १३५,१४६,१६६,१६७,२००, २१४,२१७

वाक्यलच्या १६७ वाक्यस्कोट ११,४८,४६,५८,५६,६७, ६६,७०,७१,७३,८१,६२, १६३,१६६,१६७,१६८

वावयस्कोटवादी ८१ वाक्यात्मा ६२ वागात्मा १३३ वाचकस्कोट १०२

वाचस्पतिमिश्र ८४,१६२,१६३ वाच्यवाचकभाव ३६,६१,६३,६६,१३८, १६३,१६४,२०८,२२०

वाच्यवाचकशक्ति ६० वातत्यायन मुनि १६७ वायुतन्मात्र २१२,२१८ वार्त्ता ८

वार्तिक १६७ वासना २,२०४ विचिकीर्षा ३ विज्ञानवादी २०१ विपरिणाम १३८ विपर्यासदोष ८५

विराट् १४,२३,३४,१३६ विलय २ वित्रज्ञा १६६

विवत्तं १,४६,५६,६२,६५,६६,७८,८०, ६३,६५,१०५,१०६,२०५,२१० २१५,२१८ विवत्तं वादी १३३ विवत्तोपादान १३५ विवृतोपदेश १५६

विशुद्ध (चक्र) २५,३८

## स्फोटदर्शन

विशुद्ध चैतन्य ४८ विशुद्धिचक ५२ विश्वनाथभट्ट ६१,२०३ विश्वनाथिका १६ विषयपदेश १५२,१५३,१७६ विष्णु ७,१०,१६,२०,५२,२०५

विष्णुस्मृति इह
विसर्गं २७
वीचितरङ्गन्याय १४१,१५१,१५६
वृज्ञोपरागवती बुद्धि ह२
वृज्ञित २,३,४,११५,११६,१६१,१६२
वृद्धव्यवहार १८६,१८७
वृष्म १००
वेद २१,३४,३८,२१६
वेदव्यास २६
वेदान्तस्त्र १२५
वेषदी १०,१६,२१,२२,२३,२४,२५,३७,५२,१००,१०१,११५,१३०,१३१,

२०६,२१६ वैयाकरण भूषण ७३ वैश्वानर १४ व्यक्तावस्था १६ व्यक्ति ६६,१३१,१५६ व्यक्तिपदस्कोट ७१ व्यक्तिवर्णस्कोट ७१ व्यक्तिवाक्यस्कोट ७१ व्यक्तिस्कोट १३३,१५६ व्यक्तिस्कोटवादी १५६,१५७ व्यक्तिस्कोटवादी १५६,१५७ व्यक्तिस्कोटवादी १५६,१५७ व्यक्तिस्कोटवादी १५६,१५७

व्यवाय १५५

व्याप्ति १७२,२१४ व्याप्तिज्ञान २०२ व्यासदेव ३,११०,१११,१३१ व्याहृति ३५,१०६ व्युदास ११६

श

शक्त ६,२१७ शक्ति १,२,४,६,७,८,६,१०,१४,१६,१७ २०,२८,३३,५४,६१,७१,१६० १६१,१६२,१६३,१६५,१६६, ,१६७,२०५,२१५,२१६,२१७, २१८,२२०

शक्तिग्रह १८६,१६०,
शक्तिग्रान १६४,१८८,१८६,२०३
शक्तित्तन १६
शक्तिमान् ६,१७
शक्तिवाद १६१
शक्य २१६
शक्य १६६
शक्य १५३,१५७
शक्द १५३,१५७
शक्द १५३,१५७
शक्द १५३,१५७
शक्द १५३,१५७
शक्द १५३,१५७
शक्द १६६
शक्द १६२,२१३,२१३

शब्दब्रहा ६,८,६,१०,११,१२,१३,१४, १६,२१,२२,२३,२८,३६,४०, ५२,५८,५६,६६,७०,७४,७५, ८०,८३,६५,६८,६६,१००,

शब्दबिन्दु ८

## **अनुह्रमणी**

१०५,१०६,११२,१३६,२०५, २०६,२१४,२१७,२१६ शब्दमयजगत् ८,१०,२२,२६,३३ शब्दसृष्टि १०,११,१३,१६,२० शब्दानुशासन ७५ शब्दार्थसम्बन्ध २१६,२२० शम्भु २७,५७

शरीर २३

शरीरशरीरिभाव ७४ शरीराभिमानी १४ शरीराभ्यन्तराकाश २१६ शाब्दबोध ६१,१६५,१६१,१६२,२०३ शारदातितक ३,४,६,१०,११ शारीरकभाष्य २१२ शास्त्रदीपिका १७१,१७८,२१५ शिज्ञा १३४,१३५ शिज्ञावचन १३५ शिव ६,८,६,१०,१६,१७,२०,५०,२१७ शिवतत्व ४ शिवतन्त्र ५७ शिवमहिम्नःस्तोत्र ३४ शिवशक्ति २०६ शिवशक्तिसामस्य २०६ शिवसूत्र ५० शिवात्मा १७ शिष्ट ४६ शुक्लयजुर्वेद १३० शून्यदक् ३३ शून्यवादी १८१ शेषकृष्ण ६२

शैवागमतन्त्र ४,८

श्रीकृष्ण २४,३५,४७ श्रीधराचार्य २६ श्लोकवार्त्तिक १०२,१६८,१६६,१७४ १८४,१८६

ष

षटचक २५,४५ षड्दर्शनरहस्य ६३ टि०,१२६

स

संकल्प २१६ संकेत ७१,१६५,१६६,१६७ संज्ञान १६ संयोगसम्बन्ध २०० संवित् ६३ संस्कार ११,१६६,१६७,१६८,१६६,

संस्काराधान १६६,१६७ संहिता-संज्ञा १३६ सकल २२ सखरडस्कोट ७३ सःकार्यवाद १३७ सत्ता ६३,६४,६५,१०६,११६,१२३,१२४ सदाशिव (ईश्वर) ४,७,२०४ सनक ४९ सनम्कुमार ४६ सनन्दन ४६ सनातन ४६ सनातन भगवान् ३५ सन्ध्यद्धर ५४,२१८ सन्निकर्ष १३६,१३७,२०२ सनिधि १७ सिन्नवेश १५४

समवाय ६,१६३ समवाय-सम्बन्ध ६,१३६,१४२,१४३ १४५,१५३

समवायी ७१,६२ समवेत १४२ समष्टि १३६,१४६ समाधि ४५,१११ समानाधिकरण १२४,१६६,२२० समानाधिकरण-सम्बन्ध १५०,१५१ समुदायशक्ति ७२,७३ सम्पुटीमाव ५६ सम्बन्ध ३६,१६४,१६५,१६६,१६७,२००,

सम्बन्धज्ञान १८६ सम्बन्धवादी २०७ सम्बन्धी १६४

२०१,२०२

सरस्वती ५,२८,११२,२०५
सर्पोपरागवती बुद्धि ६२
सविकल्पक ज्ञान १०,२३
सविकल्पक समाधि २१६
सहकारी कारण २०३
सहस्तार ३१
साज्ञातकार १८,३६,४५,४७,१११,११२,

२०६

साम (वेद) ८,३४,५६
सामानाधिकरण्य १२१
साहित्यदर्पण १६३
साहित्यावगाहिनी बुद्धिः ८६
साहित्यावगाही ज्ञान १६३
सिद्धान्ती २०७
सिस्च्चा २,३,२४०,२१०,२११
सिस्च्चा २,३,२४०,२१०,२११

सुषुतिकाल २ सुव्म्णा ३१,३६,४० सूक्ष्मतर शरीर २३ स्हमशारीर १४,२३,३५,५८,५६,२१६ स्क्ष्मसंस्कार २ सूक्षमे जिका १८४ सूत्रोपरागवती बुद्धि ६२ सौगत १८३,१८५ सौत्रान्तिक २०१ सौन्दर्यलहरी २१७ स्थानी ७२,१३८ स्थान्यादेशभाव १३८ स्थिति १० स्थृलशरीर १४,२१,३५,३८,३९,४३,५८, 48,68 स्थूलाकाश २१२

₹₩ìz E,११,१३,१६,२१,२२,२२,२३,२८, ३३,३४,३५,३६,३८,३E,४०,४१, ४८,५६,६०,६१,६२,६६,६७,७०, ७५,७८,८०,८३,८४,८८,६२,६३, ६७,६८,६६,१०१,१०४,१०५,१०६, १०७,१०६,११६,११७,११८,१६१,

स्कोटतस्य ६,२३,३७,४४,४६,५२,६६,

७२,७४,७५,७⊏,⊏०,६२,**६५,** १००,१०६,११२,१३५,१६**९,** १६३,१६४,२०४,**२**०५,२०६,

२१८

स्फोटब्रह्म ३७,४३,८०,१०६,२०५ स्फोटबादी ८४,८६,८८,१०३,१०४,१६२,

स्फोटात्मा २१,११८

स्मृतिसंकेत १६६
स्वतःप्रामाण्य २००
स्वभाववादी २०७
स्वर २६,२८
स्वराट् ३३
स्वलोंक ३४
स्वात्मचैतन्य ४८
स्वात्मसंवित् ६६

स्वाधिष्ठान (चक्र) २४,२५,४५,६१ ह

हंस ३१,३२,४१ हरिवंशपुराण ६६ हिता ३६ हिरएयगर्भ १४,२२,२३,३४,२१६ हृदयाकाश ३४,३७,१०८,१३६ हेतु १७१ ACTACA AT (MR) ELEGIA.

Sec. and a

The same

200

